## شبهات حول الحديث الحسن

وقواعد في علم الحديث والجرح والتعديل

الحديث النبوي النبوي صنى الله عليه وسنم

الشيخ أحمد بن إبراهيم بن أبي العينين





### سؤلالفركن

## للعلامة محدث العصر الألباني، رحمه الله..

سائها له

أبو عبدالله أحمد بن إبراهيم بن أبي العينين

2

وشبهات حول العليث الحسن وقواعد في علم العليث والجرح والتعليل









# يئن للهُ الْحَمَ الْحَيْرِ



إن الحَمد لله ، نحمده، ونستعبته ، ونستغفره، وتعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات أعلمالنا ، من يهده الله فلا مضل له ، ومن يضلل فلا هادي له ، وأشهد أن لا إلنه إلا الله ، وحده لا شريك له ، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله .

#### أما بعد ــ

فإن أصدق الحديث كتاب الله ، وأحسن الهدي هدي محمد وَعَلَيْهُ ، وشر الامور مسحدثاتها ، وكل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة ، وكل ضلالة في النار .

قال الله عز وجل: ﴿ وَمَن يُشاقِق الرَّمُونَ مَنْ بَعَدَ مَا تَبَيْنَ لَهُ الْهَدَىٰ وَيَعْلِمُ عَبِر سَبِلَ الْمُؤْمِنِينَ نُولِهِ مَا تَوْنَى وَنَعْلِمُ جَهِنْمُ وَسَاءَتَ مَصِبِرًا ﴾ النساء: 100 ]، وقد احتج بهذه الآية الشافعي ـ رحمه الله ـ على حجية الإجماع ، فما أجمعت عليه الآمة فهو حق، إلا ربب فيه، والله ـ عز وجل ـ لا يجمع هذه الآمة على ضلالة في أي أمر من أمور دينها ، فما قرره علماء المسلمين، وتناقلوه جيلاً بعد جيل ، من



غير إنكار من أحد من أهل العبلم منهم ، فهو من دين الله \_ عز وجل \_ حبقًا بلا ريب ، ولا يجبوز لاحبد ممن جاء بعبدهم أن يعترض على شيء من ذلك بفهمه ورأيه ، فإن فعل فهو متبع غير سببيل المؤمنين ، ومعبرض نفسه للوعيمة ، كما جباء في الآية السابقة، نسأل الله السلامة والعافية .

وظل الامر على ذلك مدة طويلة من الزمان، لا يتجرأ أحد من أعل العلم على أن يخرق جدارًا شيده مَن قبله، ولا أن يفتح بابًا لم يُسبق إلى فتحه ، أو أن يسرفع سترًا أرخاه مَن قبله ، إلى أن جاء هذا الزمان الذي وجدنا فيه من يهدم البناء الذي شهيده علماؤنا الذين مهمقونا ، ويريد ـ بزعمه ـ أن ينشيء ما هو خير منه وأتقن ، ١٤٤٤؟

- الانه بناء لسم يؤسس على تقسوى من الله ورضسوان ؟
   وهؤلاء قد أوتوا من التقوى والرضوان ما لم يؤته من سبفنا من أهل العلم ؟
- أم لأن من سبقنا لم يؤت من العلم ما يكفي لتصحيح
   البناء وأوتيه هؤلاء ؟!!







أو فهموه وعارضوه ، وهذا اتهام بقلة التقوى ، وظل الأمر على ذلك قرونا طويلة أكثر من عشرة قرون حتى جاء هؤلاء الطلبة الاكثر علماً وتقوى فأحيوا منهج المتقدمين ، ورموا بكلام العلماء الذين مسعوهم بالمتاخرين عرض الحائط ، فسمعنا منهم ردّ الحديث الحسن لغيره، بحبجة أنه نيس عند المتقدمين ، ثم تجرأ بعضهم بعضهم فردّ كثيراً من الحسن لذاته بحجة التفرد ، ثم تجرأ بعضهم على أحاديث في الصحيحين بنفس الحجة ، حتى قال بعضهم على أحاديث في الصحيحين بنفس الحجة ، حتى قال بعضهم :

أريد أن أعمل صحيح الصحيحين ، ونحو ذلك من الأقوال التي تدل على سفه وطيش ، نسأل الله السلامة والعافية .

ومما آمفني أشد الاصف آنني وجدت رجلين مما كنت أظن أن يصدر منهما مثل هذا الكلام ، وهما بشار عبواد معبورف وشعبيب الارناؤوط ، حتى رأيت لهما كتاب « تحرير تنظريب التهديب » فإذا هما قد ضمناه نحو الكلام المابق ذكره ، وحتى يكون القارئ على بينة مسأنقل بعض عباراتهما في مقدمتهما ، فمن ذلك :

فقالا (ص ١٦)،

وكنا نتعجب من صنيع أهل العلم من قبلنا ، كيف أهملوا
 الكلام عليه ( يسعني التقريب ) ، ولم يتمقيسوه بشيء ، ويغلب
 على ظننا أن مرد ذلك إلى سبين رئيسين :





أولهما: أن مؤلفه نال شهرة واسعة في هذا الفن ، بحيث لم يعد أحد يفكر أن يناقش أقواله أو ببحث فيها.

والله الله الاكتفاء بما فيه طلباً للدعة والراحة ، وعدم النظر في الكتب التنبي ألفت في هذا العلم العظيم ، والمقابلة بين سا النهن إليه الحافظ في كتبابه هذا من أحكام على هؤلاء الرواة ، وبين منا جناء في تلك الاصبول من نقبول وآراء في حق هؤلاء الرواة، واستخلاص الآراء منها ، والتباكيد عما جاء فيهما من أحكام في .

فانظر - رحمك الله - إلى سوء الظن بالعلماء الذين سبقونا ومضوا إلى ربهم - عز وجل - حيث وصفّاهُم بالحيل إلى الدعة والراحة ، وهذه تزكية ضمنية لنفيهما ، حيث لم يجيلا هُما للدعة والراحة كما وقع من العلماء من عهد الحافظ ابن حجر أسيسر المؤمنين في الحديث إلى يومنا هذا، نسال الله السلامة والعاقبة ، وهذا الكلام مردود عليهما ، ولسن نذهب بعيداً لكي نثبت ذلك، سنرجع قليلاً إلى الوراء إلى تحو خمسين سنة حيث غد إمام الحديث في وقته الشيخ أحمد بن محمد شاكر - رحمه الله - يعلم أن له مناقشات لاحكام الحافظ على الرواة ، وكشيراً ما يختار حكماً له مناقشات لاحكام الحافظ على الرواة ، وكشيراً ما يختار حكماً على بعض الرواة خلاف ما اختاره ، فيهو ينتبقد ، ولكن ليس كنقد هذين، وذلك لرسوخه في هذا العلم، ومعرفته بمنزلة أهله .



شم قالا بعد ذلك : ٩ والحق الم الذي لامد لنا من أن نديه، وننبه إليه هو أن صنيع الحافظ ابس حجر في هذا الكتاب لم يكن يتناسب مع الشبهرة العبريضة التي نالهما ، والمنزلة العلميمة التي تبوأها، فالصحابة لا يحتاجون إلى أن يقال فيهم شيء ؛ لانهم عدول باتفاق، والثفات المجلمع على توثيقهم هم ثقات باتفاق ، والضعفاء المجمع على تضعيفهم هم ضعفاء باتفاق ، وكذلك من هم دونهم من المتروكين والكذابين والهلكن ، أما المختلف فسيهم فقد استعمل لهم تعمابير غير مسجدودة ، فقال فيسهم : صدوق يهم، أو صدرق يخطئ ، أو ما يشبه ذلك من غيــر دراسة عميقة لأحوالهم ، فكأنه يطالب القارئ بدراسية كل حديث من حديث هؤلاء علمن حدة ، ليستبين للدارس إن كان وهم فسيه أو لا؟ وهو كما يظهر عمل غير دقيق في الأغلب الأعم، إذ ماذا [كذا] يحكم على حديثه استنادًا إلى هذه التعابير غير الدفسيقة ؟ لأن الصدوق الذي يهم ، أو الذي يخطئ ، أو الذي عنده مناكير ـ وإنما هو في حقيقة الأصر حسن الحديث في سواضع ـ ضعيف الحديث في مواضع أخرى. فيعتبر حديثه ، فإن وجد له متابع تحسن حديثه ، وإذا انفرد ضعف حديثه، فسهر عندنذ معلق الامر لا يمكن الحكم علمن كل حديثه بمعيار واحمد ، إنما يدرس حديثه ، وعلمن أساس دراسة كبل حديث يتم إصدار الحكم عليه ، فبضلاً عن أنه قبد اضطرب في هذا الأمر اضطرابًا شديدًا ، فأطنق مثل هذه الألفاظ







على ثقات لهم أوهام يسيرة ، وأطلقهـــا حيًّا على ضعــفاء لهم أوهام كثيرة \* . انتهن .

#### فهذا الكلام احتوى على ما يلي ،

أولا ؛ تقرير هذين الرجلين أن التسقريب لا فائدة منه ، وإن كان ثُمَّ فهي ضيلة لا تذكر ، ويبدو ذلك من تقسيمهما للتراجم إلى : الصحابة ١٠ وهولاء لا حاجبة للكلام فيهم، وهذا القول أبس صحيحًا، فإن إثبات الصحية قد بـختلف فيه ، وهذا يدل علن عجلة نقدهما ، ثم قالا : ﴿ وَثَقَاتَ مَجِمَعَ عَلَىٰ تُوثِيقُهُم هُمِّ ثقات باتفاق ٩. وهؤلاء أيضا بقسمون إلى مراتب ، وكل ذلك باجتهاد ، فليس الثقات في مرتبة واحدة، ومعرفة مراتب الثقات مسهم جمعةًا ، يعلم ذلك المتذوق لهمذا العلم الشريف، لا الذي يدخل فيه ويخرج منه كما يمرق السبهم من الرمية ، وأهمية ذلك عند التسرجيح بين الروايات المختلفة . ثم قالا : ﴿ والضعف! المجسمع على تضعيفهم هم ضبعاساء باتفاق. فتقبول : أليس الضعف متراتب ، ثم تكلما على المختلف فينهم بالكلام السابق الذي حاصله أن كلام الحافظ عليهم قليل الجدوي ، فالفاظه فيهم غير دقيقة فضلاً عن اضطرابه فيهم اضطرابًا شديدًا ، فأين الفائدة من التقريب ١٤ فالحاصل عند هذين الرجلين ومن على شاكلتهما أن العلماء حين أجلوا هذا الكتاب واعتمدوه لم يكونوا على وعي وفسهم طوال هذه القرون ، حسن جساء هذان الرجلان ليسبطسوا



العلماء وطلاب العلم بما كانوا في عمي منه ، والله المستعان -

وهذان الرجلان ومن نحسا نحوهما يريدون أن يقسضوا علمن جيهود العلمياء طوال هذه الأزمنة الطويلة خيلال أكثبر من ألف سنة، ويبدؤوا في نقلد الرجال والاحاديث بالسنظر إلى المتون التي رووها وعرضهما علن رواية الثقات المتقنين تماما كمسا يفعل يحيين القطان ، وابن حنبل ، وابن سعين، ونظراؤهم ، لا كسما فسعل الحاكم فلمن بعده من العلماء إلى يومنا هلذا الذين ركنوا إلى التقليمة حتى جاء هذان المجددان ، ليجددا للأمنة علم الحديث الذي الدرس طوال هذه الغسرون الطويلة ، وتأمل هذه المعنى حسيت يشبولان والمرحلة التي سادت بين أوساط المتستغلين بهذا العلم على فلتهم في العصور المناخرة وإلى يوم الناس هذا ، وهي التي تعتممه أقوال المتأخرين في نقد الرجال، ولا مسيما الأحكام التي صناغهنا الحافظ ابن حنجر في التقتريب حيث صنار دستنورا للمشتغلين في هذا العلم، فيحكمنون علن أسانيند الأحاديث استنادًا إليه، ولا يرجعون في الأغلب الأعم إلى أنوال المتقدمين، ولم يكتفوا بذلك ، بل راحوا بعشمدون تصحيح أو تضعيف المتأخسرين للأحاديث مسئل الحاكم ، والمنذري ، وابسن الصلاح، والنووي ، والذهبي ، وابن كشير ، والعمراقي ، وابن حجمر، وغيرهم ، مع أن هؤلاء لم ينهجوا منهج المتقدمين في معرفة حال الراوي من خلال مروياته ، وإنما اعتمادوا أقوال المتقدمين في نقد





الرجال مع تساهل ـ غير قليل ـ عند بعضهم مثل الحاكم وغيره... انتهى

سبحان الله ! إذا كنان غينر المتخلصص من أهل العلم في الحديث لا يعتمد في الأحكام علمى الرواة والاحاديث على ابن الصلاح ، والنووي، والذهبني ، وابن كثينر ، والعراقي ، وابن حجر ، أبعتمد في ذلك قول بشار عواد وشعيب الارتاؤوط ؟ فإنا لله وإنا إليه واجعون .

وهنا لابد من وقبقة ، وهي أن نقد هذين الرجباين لكتاب التقريب للحافظ ابن حجر ـ رحمه الله ـ لبس خاصًا بهذا الكتاب أو بهذا الإسام، ولكنه موقف لهسما تجاه علماء الامة من عسصر الحاكم إلى يومنا هذا .

#### وقالا قبل ذلك في بيان منهجهما تجاد الرواة ،

٩وهذه المرحلة هي المرحلة الاكتثر أهمية في تاريخ الجرح والتعديل، وهي التي يشبغي أن تتبع اليوم ، الاسيسما في المختلف فيهم، إذ يتعين جمع حديثهم ، ودراسته من عدة أوجه :

أولها : أن ينظر في الراوي إن كان له متابع على رواينه عمل هو بدرجته أو أكثر إتقانًا منه .

والشاني : أن يعرض حديثه على المتون الصحيحة التي هي بمنزلة قواعمد كلية، وهي القرآن الكريم ومما ثبت من الحديث ،





فإن وافقها اعستبرت شواهد يتقرئ بها، أما الشواهد الضميفة فلا عبرة بها .

المرحلة الثالثة : الجمع بين أقوال المتقدمين في الرواة ، وبين جمع حديث الراوي وسبره وإصدار الحكم عليه ! . ! هــ

هذه طريقة القوم في الحكم علمين الرواة ، ويظهر منها أنهم يريدون إلغاء المرحلة التي بيننا وبين من قبل الحاكم ، ثم يؤسسوا هم قواعد حديثية وأحكامًا على الرواة مبنية على هذه القواعد .

هل غابت هذه القواعد عن هؤلاء العلماء كل هذه الدهور؟ فإن كانت هذه الـقواعد حقًا فـقد اجتمعت الاسـة على ضلالة ، وإن كانت باطلة فكفي الله المؤمنين شرها .

ونعن نقول : ما فيها من حق فقد اعتبره العلماء، ولم يفُتهم ذلك، إن فات واحدًا أو أكثر فلن يغيب عن الجميع .

ثم قولهما : • بعمرض حديث الراوي على القرآن حتى ينظر وافقه أم خالفه ؟٩ .

فتقول لهذيسن الرجلين : من سيقكما بهــذا القول ، ويقهم من للقرآن ؟ أيقهم بشار محواد وشعيب الأرناؤوط ؟

أم بفسهم الغنزالي السقما الذي رد كشيمرا من الأحماديث الصحيحة بهذه الحجة الواهية ؟



اتقيا الله في دين الله \_ عــز وجل \_ فقد فتحتــما الباب على محــراعيــه لكل طاعن فــي السنة ، وإني أرجــو من أهل العلم الغيــورين على السنة أن يكون لهم موقف مــن هذا الكلام ، فإن رجلاً منحرفًا عندنا يقــول : إن موقفه من الحديث ، أنه \_ عنده \_ على ثلاث أحوال :

اللَّتُولُ : أن يوافق القرآن، فهذا مأخوذ به عنده .

والثاني : أن يخالف القرآن ، فهذا مردود عنده .

والشاتث : ألا يوجد في القرآن ما يخالفه ولا ما يوافقه . فيترقف فيه .

وموافقة القرآن أو مخالفته حسب فهمه المنحرف ، فحكمً عشقه في سنة رسمول الله ﷺ ، وكمنت أجمادله وأقمول له من سبقك بهذا القول ؟ فكان يسكت .

فلما خرج هذا الكتاب الهسمى بتسحرير التقسريب فرح به، وأرسل إليّ يدلني علن هذا الموضع ، نسأل الله العصمة .

وقد وضعا تقسيماً للرواة في ثقات ابن حبان لا نعلم أحدا سبقهما إليه وهو :

١ ـ ما ذكره ابن حبان في كتابه الثقات ، وتفرد بالرواية عنه
 واحد. ســـواء أكان ثقــة أم غير ثقــة ، ولـم يذكر لفظاً يفــهم منه
 توثيقه، ولـم يوثقه غيره ، فهو يعد مجهول العين .



٢ ـ إذا ذكره ابن حبان في الثقات ، وروى عنه النان فهو
 مجهول الحال .

٣ ـ إذا ذكره ابن حبان وحده في الشقات وروئ عنه ثلاثة
 فهو مقبول في المتابعات والشواهد .

إذا ذكرة ابن حبان وحده في الثقات ، وروئ عنه أربعة
 فآكثر فهو صدوق حسن الحديث . . . إلى آخره .

فنقول لهما:

من سبقكما بهذه التقسيمات الثانية والثالثة والرابعة ؟

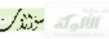
وإلى أي شيء استندائما لهذا الأمر ؟

وقد قالا هذا بعد أن ذكرا حكمهما على الحافظ حيث قالا: وهذا الموقف المضطرب من توثيق ابن حيان والعلجلي وابن سعد وأضرابهم ، والذي يمكن تقديم عشرات الاسئلة عليه، لا يمكن إحالته على سبب من الاسباب سوئ الابتعاد عن المنهج ، وخلو الكتاب منه .

ومما يندل على تعلمل هذيل الرجلين على العلقظ ابن حلجار قولهما ( ص ٢٨ ) ،

ومن ذلك تضعيف بعض البرواة لدخولهم في عمل
 السلطان، وهو أمر غريب لا علاقة له ألبتة بحفظ الراوي،
 وإتقانه، وضبطه ، وغريه ، وورعه ، ودينه ، فانظر قول ابن





حجر في ترجمة حميد بن هلال العدوي ، وهو أحد العلماء الثقات المتنفق عليهم : "توقف فيه ابن سيسرين لدخوله في عمل السلطان ، فحما الفائدة المرجود من ذكسر هذه العبسارة في هذا الكتاب المختصر المعتصر ؟٥.

فاقتول: الفائدة واضحة للمنصف لا لغيره، فابن سيرين مع جلالة قدره إذا توقف في راوٍ ، فإن ذلك يقضي عليه وعلى روايته ، فذكر ذلك ابن حجر ليبين أن توقف ابن سيرين لشيء لا يؤثر على روايته وعدالته، لذلك وصفه قبلها بقوله : ثقة عالم ، ولم يضعفه كما زعما.

#### وقالا (ص٠٤)،

ومن ذلك أيضاً وصف عدد من الستابعين الذي لم يدركوا أحدًا من الصحابة، وأرسلوا أحاديثهم بالتدنيس، مثل سليمان ابن مهران الأعمش، وحبيب بن أبي ثابت، ويحيي بن أبي كشير، والحسن البصوي، وأبو [كنذا] إسحاق السبيعي وتحوهم.

فهؤلاء وأمثالهم إذا رووا عن الصحابة ، لم يقبل حديثهم إلا إذا صرحوا بالسماع منهم ، أما إذا رووا عن التابعين ، ولم يصرحوا بالسماع، فيقبل حديثهم ق. العد . فمن أين لهذين هذا التفريق ؟!





هذان ألغيا علماء الأمة طوال أكثر من ألف عام لنقبل منهما كل ما يقررانه هكذا مسلّمًا !!!.

وعلى سبيل المثال نجد حبيب بن أبي ثابت يروي عن عروة ابن الزبير وهو من التابعين ، وقد نص أكثر أهل العلم على عدم سماعه منه، وغير ذلك كشير لمن نتبعه، أبمثل هذه العجلة والجرأة تُقرر قواعد، وتهدم أخرى ؟!!!

## وژفی صل

أن هذه المقدمة من هذين الرجلين احستوت على إساءة بالغة وسوء ظن بأهسل العلم ، وعلى وجه الخسسوص الحسافيظ ابن حسجس، فانظر إلى ( ص٤١) حسيث يتهمانه بعسدم إدراك أشباء واضحة لا تخفى على طالب علم .

ومن ذلك أيضاً ( ص٤٣ ) حين يتكلمان عن أبي حاتم :
اعرفنا بالاستقراء أنه يطلق لفظة « صدوق » على شيوخه الثقات
الذين ارتضاهم وروي عنهم ، ويريد بها « ثقة » وإنما استعمل
هذه اللفظة كما يبيدو تواضعاً ، ولم ينتبه الحافظ ابن حجر إلى
هذه المبالة ، ولا أحد ممن جاء بعده » ا هـ .

مبحان الله ! ما هذه الجرأة ؟ وما هذا العُجْبِ ؟!

وهذا الاستقبراء الذي وصل إليه هذان الرجلان، ولم يصل







إليه كبار الحفاظ من عهد ابن حجر إلى يومنا هذا، أوصلهما إلى هذه التيجة التي لم يسبقا إليها ، وغفل عنها أهل العلم طوال هذه القرون ، ولماذا ابن حجر بالذات ، ومن بعده ؟ فإننا لا نعلم أحداً عن قبل ابن حجر وصل إليها وأظن أنهمنا كذلك ، وإلا لننا ذلك .

ثم أقبول لهذين الرجلين ألا قبراتما كلام ابن أبي حباتم في درجات الرواة ليبين لكما ما هبو القصود من كلمة • صدوق • ، وهل يعنى بها درجة ثقة أم أنها منزلة دونها ؟

قال ابن أبي حاتم في الجرح والتعديل ( ٢/ ٢٧ ) ،

الروجدت الالفاظ في الجرح والتعديل على مراتب شتى ، وإذا قبل للواحد: إنه ثقة أو متقن ثبت ، فهو ممن يحتج بحديثه، وإذا قبل له : إنه صدوق، أو محله الصدق، أو لا بأس به، فهو ممن يكتب حديثه وينظر فيه، وهي المنزلة الثانية ؛ . ا هـ

فهل يقول أحد إن ما وصل إليه باستقرائه أدق في فهم مراد أبي حاتم من نص ابنه ؟

أقرل : أحل هناك من يدعى ذلك !!!

وأقول أيضًا : هل بهذا الاستقراء القاصر نردُّ كلام أثمتنا ؟.

وقد قسما عباراتهما في الكتاب (ص ٤٨) وقالا في غضون ذلك:





« ومن قلنا فيه : ضعيف يعتبر به أو مقبول ونحوها مما بيناه
 قبل قليل فحديثه ضعيف عند التفرد ، حسن لغيره عند المنابعة .

ومن قلنا فليه : ضلعيف ، فلحديثه ضعليف ، لايصلح للمنابعات ولا للشواهد ». 1 هـ

هَتَقُولَ :: من سيقكما بهذا النَّقَسِم ؟

فالمعروف عند العلماء الذائع النسائع بينهم: تقسيم الحديث الضحيف إلى ضبعيف ضعفه قبريب، وإلى ضبعيف شديد الضعف، أو ضعيف جداً ، وأما إذا أطلق المحدث الضعف على راو فهنو في الغالب يحمل على الضعف غبير الشديند، فلماذا المخالفة ؟.

ونفف عند هذا الحدد في الكلام على المقدمة، وإن كنانت تحتاج لبسط، لكن المقام لا يحتمل البسط، والله المستعان .

وقد بحثت في أمر عشرة من الرواة الذين انتقداهم على الحافظ على التوالي من حرف الجيم فكان على ما يلي ،

١ جابان روي عنه سبالم بن أبي الجعد، وقبيل سالم عن نبيط عنه، وقبال البخاري : إن رواية سبالم عنه لا تصح، وقال أبو حاتم : شيخ، وذكره ابن حبان فني الثقات ، وأخرج حديثه في صحيحه .

قال الذهبي : لا يدري من هو ؟





فقالا : مجهول .

فأقول : جابان من التابعين ، وذكره ابن حبان في الثقات ، واللَّذي ظهـر لمي من مــلك الحافظ أن من كـان من الــابعين ، وذكره أبن حبان في الثقات ، فإنه يقول فيه : مقبول ، وإن الفرد عنه راو واحمد، وأيضًا الذي يظهــر من أمر الحافظ أنه يلاحظ من أخرج لذلك الراوي أهو من الذيسن ينتقون كمالنسائي أم ممن ليس كذلك كابن ماجه ، وهذا الراوي أخرج له النسائي ، وأيضًا قول أبي حاتم : شيخ هو إلى النزكية أقرب منه للجهالة ، ولهذا قال ابن أبي حاتم في مراتب الجرح والتعديل (٢/ ٣٧ ) : • وإذا قيل شيخ فهو بالمنزلة النالشة بكتب حديث وينظر فيبه إلا أنه دون الثانية، وإذا قيل: صالح الحديث فإنه يكتب حديثه للاعتبارة.

قللت : فجعل مرتبة شبيخ فوق صائح الحديث ، ومن قبل فيه ذلك ألا يستحق أن بقال فيه : مقبول .

فإن قيل : فالذهبي قال : لا بدري من هو ؟

قللت :: لا يحتج على ابن حجر بالذهبي فإنه نظيره إن لم يكن متقدمًا عليه، فأي انتقاد على الحافظ في هذا ؟

۲ ـ جنابر بن صبيح وثقبه ابسن منعين والنسبائي ، وقبال الازدي: لا يقوم بحديثه حجة .

قال العافظ : صدوق .







فقالاً : " بل ثقة ، ولم يتكلم فيه سوى الأزدي ، وهو عمن لا يعبأ بكلامه إذا نفرد " .

أقلول إلى من سيقكما بهذه المقولة؟ صحيح أن الازدي متكلم فيه، لكن هل يهدر كلامه بالكلية، ولم ينص الذهبي على أنه ثقة في الكاشف ، وفي الميزان حكي الخلاف ، ولم يقل شبئا ، ولو كان كلام الازدي مهدرا لنبه عليه كما هي عادته .

وعلى أي حال فبإن هذا الحكم من الحافظ اجتهباد معارض باجتهاد هذين الرجلين ، فلينظر امرؤ بأي الاجتهادين بأخذ ؟

ابو الوازع جابر بن عمرو وثقه أحمد بن حبل ، وابن معين في رواية عنه، وفي أخرى : ليس بشيء ، وقبال ابن عدي: أرجو أنه لا بأس به، وذكره ابن حبان في الثقات ، وقال النسائي: منكر الحديث.

وقال الذهبي في الكاشف : ثقة . وقال ابن حجر، الصدوق يهم"، فقالا : ٢ ضعيف بعتبر به ٤ .

أقسول : مثل هؤلاء المختلف فيهم الجسمع بين أقوال أهل العلم أمسر اجتهادي ، وقد رأيت قبول اللهبي ، وحكمه عمليه بالشقة ، وتوسط الحافظ ، فقال فيه : "صدوق يهم"، وهذه اللفظة في الغالب يحسن الحافظ حديث أصحابها، وإن كان نص في المقدمة على خلاف ذلك، والله أعملم ، والنسائي معروف







بالتفلاد .

#### وقد عارض اجتهاده اجتهاد هذين. فكان ماذا؟

لا جابو بن يزيد بن الاستود : روي عن أبيه ، وعنه يعلمي ابن عطاء ، وقسال ابن المديني : ثم يسرو عنه غسيسره ، وقسال انتسالي: ثقة، وذكسره ابن حبان في الشقات ، وخسرج ثه في صحيحه ، وكذا ابن خزيمة.

هَالِ الحافظ: صدريّ .

ولم يطلق الذهبي القول بتوثيقه ، فقال في الكاشف : وثقه النسائي .

وليس لجابر بن يزيد بسن الأسود في الكتب الستــة، ومسند أحمد إلا حديــث واحد في الصلاة، بل ثم أقف له إلا على هذا الحديث الواحد.

#### وقال البيهتي في المعرفة (٣/ ٢١٤ ) :

قَالَ الشَّافَعِي في "القَدْيِمِ"؛ ﴿هَذَا إِسْنَادُ مَجْهُولُ ۗ ﴿ ـ

فقال البيهقي : ١ إنما قال هذا لأن يزيد بن الاسود ليس له راو غير ابنه ، ولا جَابر بن يزيد غير يعلي بن عطاء ، ويعلي بن عطاء لم يحتج به بعض الحفاظ . وكان يحمين بن معين وجماعة من الاثمة يوثفونه ١. ١هـ







ظاهول: أبعد عرض حال هذا الراوي ، وقلة حديث مع ما عرف عن النساني من كونه بوثق الراوي إذا وجد له وتو حديثا واحداً مستقبضاً ، كما قال المعلمي في الانتكبل ال(1/ 19) بعد ذكر مدذهب ابن حبان في التوثيق : الا والعجلي قبريب منه في توثيق المجاهيل من الشدماء . وكذلك ابن سعد ، وابن معين والنساني ، وآخرون غيرهما يوثقون من كان من الشابعين أو أبناعهم إذا وجدوا رواية أحدهم مستقيمة ، بأن يكون له فيما يروي متابع أو شاهد ، وإن لم يرو عنه إلا واحد ، ولم يبلغهم عنه إلا حديث واحد ، إلى أن قال : ومن الأنمة من لا يوثق من تقدمه حتى يظلع على عدة أحاديث له تكون مستقيمة ، وتكثر حتى يظلع على عدة أحاديث له تكون مستقيمة ، وتكثر حتى يظلم على ظنه أن الاستنقامة كانت ملكة لذلك الراوي النهى المراد منه .

أقسول: أبعد هذا العرض لحال الراوي يشول أحد إذ النقاه هذين الرجلين على الحافظ ابن حسجسر جسعل درجة الراوي اصدوق، يسلم لهميا، وأين الاستشراء الذي ادعيها أنهمها به سيلحقان بمنهج المتقدمين، وبه يقسضيان على جهدود علمانها في الحديث طيلة أكثر من ألف عام، والله المستعان .

جابر أو جويبر العبيدي روي عنه أبو نضرة ، وقال ابن
 سعد: كان قليل الحديث ، وقال الذهبي : لا يعرف .

قال الحافظ : مقبول من الثالثة .







هـ شــالا ۴ بل ضعيـف ، ضعفه يحيي بن مــعين ، وتفرد أبونضوة بالرواية عنه، وما وثقبه سوى ابن حبيان ؛ لذلبك قال الذهبي في الميزان: لا يعرف له .

أقلول:: مَا أَدْرِي مِنْ أَيْنَ لُهُمَا هَذَا النَّقَلُ بِالتَّضْعِيفُ عَنْ ابْنَ صعين ، فبإني لم أقف عليه بعبد بحث عنه، وعلميٰ أي حيال فالحافظ ابن حجر لم يذكره في الشهذيب، وكما ذكرنا عنه سابقًا في الفول في التنابعين يكون هذا الحكم على هذا الراوي جناريًا على قاعدته ، ولا يعترض عليه بقول الذهبي؛ لأن كلاً منهما من أهل الاجتهاد ، فلا يحسنج بأحدهما على الآخر ، وطانب العلم المستنفيد بخنتار لنفسم ما يراه أقرب للنصواب دون تشكيك في القول الأخر ، وهذا أدب مفقود عند الكثيرين ، والله المستعان .

٦ ـ جمامع بن بكار بن بلال روي عمنه ثلاثة ، ولم يذكس الحَافظ أحددًا وثقه ، وذكر أن أبا زرعــة الدمــُـــتي ذكره في أهل الفنوي .

فقال الحافظ: صدرق نفيه .

فقالا: قمستورة .

**طَـافَــول** :: اللَّذِي يَظْهِــر لَي أَنَّ الْأَفْرِبِ لِلصَوَابِ فَــي هَذَا مَا قالاه ، والله أعليم .

٧ دجمامع بن مطر الحبطي روي عسنه ابن مهمدي والفظان





وغيــرهـمه ، وقال أبو داود وابن مــعين : ثقة ، وقال أحمــد : ما أرى بأسا ، وقــال أبو حاتم : لا بأس به ، وذكره ابن حــبان في الثقات .

قال(الحافظ: صدوق ، وقال الذهبي في الكاشف : ثقة. فقالا : اثقة» .

قسلست∷ الخلاف في هذا قسريب ، ولعل الأظهر منا قائه الذهبي.

جبر بن عبيدة عنه سيار أبو الحكم ، وذكره ابن حبان
 الثقات .

قال الذهبي : لا يعرف من ذا ، والخبر منكر .

وقال الحافظ : مقبول .

طقالا: المجهول؛ .

والظاهر منا قنائه الذهبي لوصيفه حنديثه بالنكارة ، والله أعلم.

٩ ـ جبر بن نبوف وعنه جماعة ، وقال ابن مبعين : ثقة، وقال النسائي : صالح، وقال ابن سعد : كنان قليل الحديث، وفال أبو حاتم : أحب إلي من شهير بن حوشب ، وبشير بن حرب ، وأبي هارون ، وذكره ابن حينان في الثقات ، وذكر عن







النسائي قوله: ليس بالقوي، وقال الذهبي : ثقة .

**فقال الحافظ: صدوق يهم .** 

فقالاً : بل لقة ، ولم نجد ذلك فني ضعفاء النسائي ولا في غيره ، بل لم يذكر في كتب الضعفاء أصلا، وإنما نقله ابن حجر عن مغلطاي ، وهو غير دقيق في بعض نقوله؛ .

أقسول : كأن الحافظ اعتمد في وصفه بقوله : "يهم " على ما نقل عن النسائي ، فإن كان الأمر على ما قالاه ، فالأقرب حذفها، والله أعلم .

😘 - جبريل بن أحمر روي عنه شويك ، والمحاربي ، وعباد ابن العوام - وموسى بن محمد الانصاري .

قبال ابن معين : شقة، وقبال أبو زرعية : شيخ ، وقبال النساني: ليس بالقوي ، وذكره ابن حِسبان في الثقات ، وقال ابن حزم: لا تقوم به حجة .

وحكى الذهبي الحَلاف ، ولم يقل شيئًا .

وقال الحافظ ﴿ صدرق يهم .

فقالًا : ﴿قُـولُهُ : "يهِمَّ لَمْ نَجِدُ لَهُ فَيَهُ سَلَّمًا . ثَمْ قَالًا : مفهو حسن الحديث إلا إذا خوتف فيضعف. .

**فأقول** : ماذا يعني قول النسائي : ٣ ليس بالقوي ٢٠





أثيس هذا تسليسيًّا له؟ ومسن أين أثاه هذا اللين؟ أمن قِسبَل العدائة أم الصيط؟

لاشك أن ذلك من قبيل ضبطه ، فنهيذا يعني أنه يقع في حديثه الخطأ والوهم ، ليكن ليس كثيرًا ، فقيد جمع الحافظ بين توثيق ابن معين وتذبين النسبائي بهذا الفول ، فيستأمل أقوال أهل العقم نجد أن قول الحافظ هو الجامع بين تلك الأقوال كلها .

ثم إنه قد منضى أن مسلك الحافظ العسملي في هذه اللفظة (صدوق بهم) (أو يخطئ) أنه يحسن حديث صاحبها ، وإن كان نص على خلاف ذلك في المقدمة .

فيالنظر إلى ما سلف من الكلام على هؤلاء الرواة العيشرة الذين درسنا أمرهم على الشوائي نجد أن الاغلب فيما التقداه أن الصواب مع رأي الحافظ ابن حسجر ، وفي بعلضها يكون قوله مرجوحًا ، ولكن ما نسبة ذلك إلى ما في الشفريب من تراجم حتى يصدر منهما هذا التشكيك ؟ ثم أسأل هذين الرجلين ومن على شاكلتهما الذا الحتلف اجتهادكم مع اجتهاد الحافظ ابن حجر، بماذا يأخمذ الناس ؟ أتريدون أن تشككوا في أثمة الحديث

 <sup>(</sup>١) تكلمت في كتابي التقول الحسن في كشف شبهات حول الاحتجاج بالحديث الحنس عسن رجل تكدم بنحو كمالام هدين الرجلين، وبينا وهن كمالامه، والحمد لله رب العائمين.







#### لتحلُّوا مكانهم؟ هيهات هيهات !!

وكما قلت سابقاء إن أصحاب هذه المقالات المنحرفة قلد كثروا هدانا الله وإياهم ، ولما رأيت ذلك عزمت على الرحلة إلى علامة العصر، ومسحنيَّث الوقت ، الإمام محمد ناصر الدين الالباني ـ رحمه الله ـ وفله الحسمد، فقد يسُم النا هذه الرحلة ، وكان ذلك في شهمر شوال سنة سبع عشمرة وأربعمائة وألف من الهمجرة ، ويسر الله عز وجل لــنا سبع لقاءات مع شيخنــنا ، وكانت لقاءات مباركة، عرضت على الثيخ غالب هذه الشبهات التي ينشرها بعض المشتغلين بعلم الحديث عن لم ترسخ أفدامهم في هذا العلم الشريف ، واغتروا بما أوتوه من علم ، فــارادوا أن يهدموا الجيال الرواسي ، وذلك بالتشكيك في علماء الأمة ، والقواعد الثابتة ، والله خيالب على أمسره ، ولكن أكثير الناس لا يعلمسون ، والله سبحانه ناصر دينه بإبقاء علماء في كل وقت ينقومون في الناس بالحق ، ويدافعون عن حوزة الدين، يسنفون عنه تحريف الغالين ، وانتحال المبطلين ، وتأويل الجاهلين .

وكما وعد الله عز وجل على لـــان رسوله ﷺ : " لا تزال طانفة من أمني ظاهرين على الحق ، لا يضرهم من خالفهم . ولايضرهم من خذلهم ، حتى تقوم الساعة » .

فعلمين رأس هؤلاء شيختنا الالباني ـ رحمه الله ـ فعمندما





عرضت عليمه شبهات هؤلاء المذبذين جلاهما جلاء لا يدع بعده تحقاء ، وكشف جمسيع هذه الشبهات بعقل راجع وعلم راسخ . وقد فسمنها خلاصة ما حبصله طوال هذه المدة الطويلة مع سنة رسول الله ﷺ ؛ فـخرجت هذه اللشاءات في سبعــة أشرطة من سمعها وتدبرها علم قدر هذا الرجل، وفي غالب ظني أن الشيخ - رحمه الله ـ الم تكن له نقاءات علمية بهذا الاتساع بعد هذه اللقاءات؛ لأنه بعد زيارتي له بشهور مرض، فلم يعاف من مرضه حسى توفاه الله ، ولكن شبيعًا شبان هذه الاشرطة ، وهمو سوء التسجيل، قبقي مواضع كشيرة لا يكاد الكلام ينقهم بسبب الضوضاء ،وقد عمرض على الاخ ناصر رواش نشر هذه الاشرطة بعد أن أراج عها؛ لأنه لم يبق أحمد يستطيع أن يحرر مبادتها إلا أناء فأعجبني هذا العمل خشمية ضباع المادة العلمية التي في هذه الأشرطة مع حاجبة الناس إليها ، والله أسأل أن يوفيق الجميع لما يحب ويوضي .

وكتبه

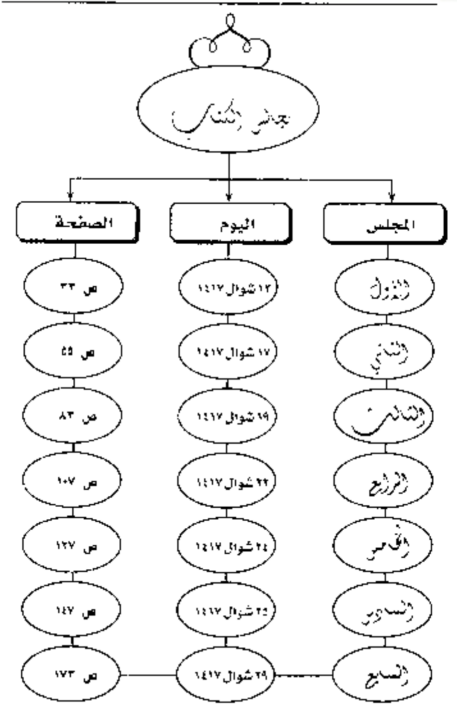
أبو عبد الله أحمد بن إبراهيم بن أبي العيفين















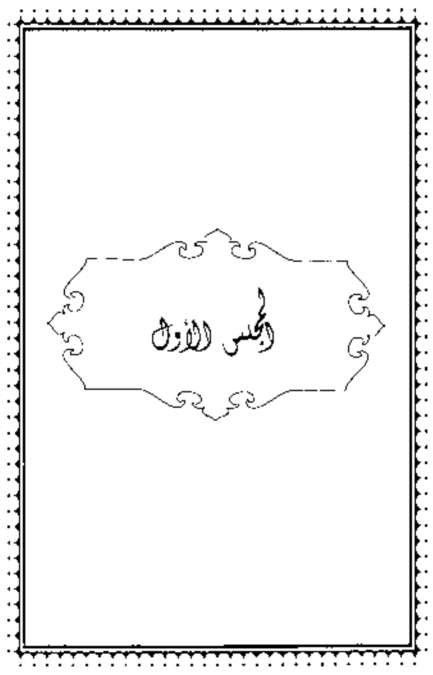
















تم تسجيل هذا المجلس في يوم الخميس الثالث عشر من شوال. سنة حجع عشرة وأربعمانة وألف للهجرة ١٣ شوال ١٤١٧.

قال أبو عبد الله : إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسها ، وسيئات أعسمالنا ، من يهده الله فلا منضل له، ومن يضلل فلا هادي له ، وأشهه أن لا إله إلا الله ، وحده لا شريك له ، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله على رعلى آله وصحبه.

وبعد \_

فإننا فحمد الله ـ عز وجل ـ أن يســر لنا لقاء شيخنا ووالدنا الإمام محمد ناصر الدين الالباني حفظه الله ".

ثم أولاً فبشركم أن الدعموة في مصر طببة رغم ما فسيها من فتن وتضييق ، فالحمد لله العدد يتزايد ، وبفضل الله ـ عز وجل ـ ثم يجهود مشمايخنا وعلمهم ، فإن المنهج السمائد هو المنهج السلفي، ونوضح لكم أن الدعاة على ثلاثة أقسام :

الأول ؛ قوم اشتغلوا بالحديث ، واجتهدوا فيه على فترات

<sup>(</sup>١) وهنا يقول - ( الشيخ الألباني ) -: إباك والمبالغة. ( فقلت ) : ما في مبالغة إن شاء الله ، فقال الشبيخ : أنتم معشر المصريين كل من كان طائب علم صبيرتموه إماضًا، أنا طالب علم ، ولست إمبامًا ، نحن طلاب علم كلنا ، بارك الله فيك وحفظك الله .



تطول وتقصير أكثرها نحيو خمسية عشر عيامًا وأقل من ذلك ، وفيهم من اجتهد وحصل ، وأكسرهم يعمل بالتحقيق أو بندريس المصطلح ونحو ذلك.

الشائل : صنف آخر جسموا بين الحديث والفافه ، فلهم معرفة بالحديث والتحقيق وجمع الطرق والحكم على الأحاديث ، ومع ذلك يدرسون إخواتهم في كتب الفقه، فأحيانًا يحكمون على الحديث بأنفسهم ، وأحيانًا ينضيق عليهم الوقت فيأخذون بتصحيح أهل العلم مثل ابن حجر وبعض علمائنا المعاصرين كفضياتكم .

الصنف الشائث : تخصصوا في معرفة الاحكام بادلتها من الكتاب والسنة فحفظوا الاحاديث ، واختلاف أهل العلم ، ودليل كل فريق من أهل العلم ، ورجحوا واستفادوا في هذا الجانب ، لكنهم ليسوا متخصصين في الحديث ، فهم يعتمدون علن تصحيح أهل العلم كالحافظ ابن حجر ونحوه، ومن المعاصرين بالاخص شيخنا محمد ناصر الدين الالباني \_ حفظه الله \_ والامر يسير على ذلك إلى هذه السنوات القريبة، إلى أن صار فريق من الصنف الأول اضطربت القواعد الحديثية عندهم ، فأصبحوا يشككون في هذه القواعد الحديثية عندهم ، فأصبحوا يشككون في هذه القواعد الحديثية الثابتة عند أهل العلم، ومنها بالاخص : قالحديث الحسن، وكذلك : . مالة السماع . أعنى بالاخص : قالحديث الحسن، وكذلك : . مالة السماع . أعنى





-: شرط مسلم في السماع - ونحو ذلك ، وتحن نظين أنه قد بلغكم شيء من ذلك ، وهؤلاء قد بنوا عبلى هذه الاصبول - يعني: أصبحوا يضعفون كثيراً من الاحاديث - فشككوا طلاب العلم الذين يحضرون للقسمين الآخرين.

قاضطربت الاحتوال بسبب هذا الامر ، حتن إنهم أنقسهم أصبحتوا يهدمون عصلهم السابق ، وبعضهم قبد قطع نحوا من خمسة عبشر عامًا على الطريق المعهودة الأهبل الحديث المعروفة ، ثم هو الآن يقول : إنه يغسبل يده من عمله خلال الخمسة عشر عامًا ".

ولهذا فقد اجتهدت في جمع ما عندهم من الشبه في هذا الأمر ، ومراعاة لوقتكم نعرض المهم منها ، وجزاكم الله خيرًا ، ونحن تعلم الشغل الذي أنتم فيه ، وما أنتم فيه من مستوليات ، وما عمليكم من أحصال عظيمة ، نمال الله أن يحفظكم ، وأن يبارك لكم في عملكم ، ونسال الله دعز وجل ـ أن يوفقنا وإياكم لما يحب ويرضى .

قبال الشبخ الألباني ؛ نسأل الله لا عبز وجل لـ أن يوفقنا إلى الإجابة عبدما تطرحون من أسئلة ومبن إشكالات حول القبواعد العلمية الحديثية ، وأن يوفقني في ذلك لاختيار الصواب فسيما اختلف فيه الناس .





<sup>(</sup>١) فقال الشبخ الالباني . الله أكبر.

## س ١ ، ما هو الراجح في أول من استعمل الحديث العصل بالمعنى الاصطلاحي ؟

يح ١ : قال الشيخ:

الذي نعتقده أن مثل هذا السؤال لا يترتب من وراته كسبير فائدة، وذلك لان الامر أمسر تاريخي ، والامور التساريخية من الصعوبة بمكان إثباتها .

النائية ﴿ حَسِبُنَا أَنْ تَعِلْمُ فِيمًا يَتَعَلَّقُ بِهِذَا السَّوْالِ أَنْ هِنَاكُ أَنْمَةً معرونين عند علماء المملمين كافة بعلميهم وتخصصهم وإمامتهم في علم الحديث ، فيكفينا أن نصرف أن بعض هؤلاء هم الذين عرفتناهم أول من استبعمل هذا الاسم أو هذا القبيم من أقبيام الحديث ، فإذا عسرفنا أن زيدًا من الناس مثلًا صحح حـــديثًا ما ، أو ضعف حديثًا، ولم نعلم غيير ذلك ، فهذا لا يعني أن هذا أو ذاك هو أول من صبحح ذاك الحديث أو ضبعف، ؛ لأنه يمكن أن يكون الأمر كسما بقال: (هي الزوايا خبايا) ، ولعله مر بك قسمة الإمام الزهري أنه حضر مجلس حديث لاحد علماء الحديث وهو يحدث علن طبريقة المحدثين القسدامن بالاسانيسد التي وردت إليه تلك الأحاديث ، فالإمام الزهري \_ كما تعلم ـ هو من كبار أثمة الحديث في عصر التابعين، وإن كان من صغارهم سنًا ، فهو من كبارهم علمًا .



فأخذ بحدث ذلك الشيخ بأحاديث يستغربها الإمام الزهري، ولم يستعه في النهاية إلا أن يصارح ذلك الشيخ بأنه استغرب بعض الاحاديث التي سمعها ، فيقال له ذلك المحدث العالم الكيس الفطن الفقيه : با غلام هل أحطت بالهنة ، أو بالحديث كله ؟ قال له : لا .

قال: ثلاثة أرباعه ؟

قال : لا .

قال: التصف ؟ قال: ربما .

قال: اجعل هذا الذي سمعته من النصف الأخر.

واستشهادي بهذه القصة واضح جداً لما نحن فيه ، مع لفت النظر إلى جوابي الاول ( لا قيمة لمشل هذا السؤال ) ؟ لاننا لو قبرضنا أن أول من استعمل اسم الحديث الحسن هو الإسام الفلاني، ولكن العلماء الذين جاؤوا من بعده أهدروه ، فلم بعنوا به ، فيما قبيمة مسعرفتنا بهيذا الاول ، والعكس بالعكس تماما، فلو لم تعرف من أول من استعمله ، لكن عرفنا أن الإمام البخاري استعمل هذا، وتبعيه تلميذه الترمذي ، وأشاعه في البخاري استعمل هذا، وتبعيه تلميذه الترمذي ، وأشاعه في منته، إلى آخره ، عرفنا هذه الحقيقة ، ثم جري علماء الحديث على هذه السنن دونما أي إنكار ، هذا هو المهم على هذه السن هو أول ؟ فما بشرتب لو عرفناه؟ ما يترتب في الموضوع . أما من هو أول ؟ فما بشرتب لو عرفناه؟ ما يترتب



على معسرفتنا هذه شيء يذكر ، كمنا قلت في أول الجواب ، هنا لا بدائي من أن ألفت النظر إلى دليل نستعمله كثيراً في المسائل الغبقهلية ، وهمذا الدليل له دخل فيسما نحن بصدده إذا جمري المسلمون على طريقية ، طبعًا أعنى بالمسلمين هنا العلماء ، ولا أعنى منهم العنامة الرعاع، كنما هو الشأن فيمن ليسنوا بعلماء حقيقة ، حينما يستسحمنون بعض البدع والتشارها ، فإن هذا أمر مجمع عليمه بين عامة الناس، وبعض الفضهاء الأفوياء في العلم أنكروا ، والأخرون إصا أنهم علموا فسكتوا ، وإصا أنهم جهلوا فمشوا مع الرعاع هؤلاء، فأنا أقصد بالعلماء : العلماء المملمين، فإذا جري هؤلاء العلماء على منهج أو على طريقة علمية أو علن اصطلاح علمسي دون نزاع بينهم ، هنا سسيندخل ذلك في الآية اللكويجة ﴿ وَمِنْ يَشَاقِقُ الرَّاسُولُ مِنْ مَعِدَ مَا تَبَيْنَ لِهِ الْهِدِي وَسَبِعِ غَيْرِ سَبِيل المؤمنين بوله ما تولي ونصله جهلم وساءت مصيرا لم [النساء : ١١٥] .

والشاهد من هذه الآية هو قوله \_ عز وجل \_ : ﴿ وَبَضِعْ غَيْرِ السَّالِ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ فسيل المؤمِنين من يوم استعلمل لفظ الحديث الحسن، وأعبود وأكرر فلا يهمنا من هو الأول ، يهسمنا أن عمل المسلمين جرى على هذا الاستعمال ، فليس لنا أن تخالف هذا باجتهادات شخصية ، واجلتهادات نيَّة، غير ناضجة ؛ لان العلم كما نقبول دائمًا وأبدًا \_ والاخ أبو الحسن أن يذكر هذا جيدًا \_ لا

<sup>(</sup>١) هو الأخ أبو الحسن علي بن حسن بن عبد الحميد الحلبي ، وكان =



يقبل الجمدود، هو دائما في تقدم ، نبحن نعلم أن كل العلوم الشرعية الآن التي يعرفها المسلمون لم تكن في هذه الساعة بهذه الاصطلاحات معروفة في العهد الأول الأنور ؛ لأن هذه الامور والظروف اقتضتها وتطلبتها، فاجتهد العلماء فيها ، ففي أمور منها انفقوا ، وهو : وسبل انفوسين ه ، وأمور منها اختلفوا ، وهنا يرد قول الله تعالى في الأية الاخرى: و فإن تنزعته في شيء فردوه الى الله والرسول إن كنته نومون بالله والبود الاحر ذلك خيرُ وأحسن تأويلا ﴾ النساء : ٩٩ ] فما انفقوا عليه لابد أن نوافقهم ، وما اختلفوا فيه رجعنا إلى الدليل، والأمر كما قال تعالى : و ولو شهاء رئك فيه رجعنا إلى الدليل، والأمر كما قال تعالى : و ولو شهاء رئك فيه رجعنا إلى الدليل، والأمر كما قال تعالى : و ولو شهاء رئك

الاختلاف أمر طبيعي لابد منه ، ولذلك أنا لا أنكر ولا أواخد طويلب علم يخالف اللبخاري ومسلمًا الفضلاً عن الانجاري ومسلمًا الفضلاً عن الانجاري في آخر الزمان ، لا أنكر ذلك عليه ، إذا ما كان فعلا طالب علم، واجتهد، وبدا له خلاف ما بدا لمن سمينا من المتقدمين أو الشاخرين ، ولكن أنكر على من كان عالمًا فعلاً أن يحدث في الاصطلاح اصطلاحًا جديدًا ليبلبل أفكار طلاب العلم، فيضلا عن أن يشكك عامة المسلمين ، وكافة المسلمين العلم، فيضلا عن أن يشكك عامة المسلمين ، وكافة المسلمين القين وثقوا في علمائهم خاصة المتقدمين منهم ، وبالتالي هؤلاء المتأخرين الذين يسلكون سبيل الاول، لهذا وذاك أنا أقول السؤال





<sup>=</sup> حاضرًا في كل الجلسات .

في أصله لا قيمة له ، والقيمة أن نعرف أن هناك استعمالاً لكبار علماء الحديث القدامي الدين تخضع لهم رقباب كبار العلماء الذين يعرفون قدر العلماء وقدر العلم الذي تخصصوا فيه ، فضلا علمن جاء بعدهم ، لذلك فصا ينغي لطلاب العلم الذين طكوا صبيل هؤلاء العلماء الذين لا يجوز لنا مخالفتهم، لا ينغي أن تضطرب أفكارهم وأن تختل موازينهم بسبب ناعق ينعق مخالفًا ما كان عليه هؤلاء الاقدمون ، هذا جلوابي على هذا السؤال ، ولعله يفي إن شاء الله .

وهنا يتسجول الكلام عن المسائسل الحديثية إلى الكلام على مسألة الكشف التي يتكلم عنها المتصسوفة وغيرهم من الدجالين ، ولا يأس بذكره ، فهو لا يخلو من فائدة :

وهنا أمر يشترك فيها المؤمن والكافر ، وهي الفراسة والفطنة والكياسة ، نعم ، فبعض الدجائين يستغلون كياستهم وفطنتهم ، ويستغلون ســذاجة الاتباع والمريدين ، فيســهل عليهم أن يدخلوا على أتبــاعهم ، وأن يتظاهروا أنهم أوليــاء كبــار ، وأحيــانًا تأتي المــائة عقوية ما تخطر على البال .

وهذه الكلمة تذكرني بقصة ذكرتها ، والفصص كثير ، لكن لا أريد أن أضبيع وقبتك ، هذا وتستك الآن ، وليس وفستي ، ولذلك أريد ألا أضبع وقتك ، وهذا مبثال بسيط جدًا، وهو أنني كنت في دمشق في منحلي ( الدكان ) أصبلع الساعبات ، ثم



جاءتي طالب علم فلمسطيني من الهاجرين بسبب النكسة ، وهو طَالَبِ عَلَمَ أَرْهُرِي قَوْيِ ، وكَنَانَ يَتَرَدُدُ عَلَىٰ فِي الْذَكَانَ تَسْبَأَحَتْ سويًا في العلموم الشرعيــة، دخل علينا معــه رجل فلاح في يده ساعة، أعطاني الساعة، وقال : هذه الساعة تحتاج إلى إصلاح . وفي هذه السباعة ـ وهنا الشباهد ـ اسم مكتبوب باللغة الالمانيــة قرأته، وقلت له : الساعة هذه أنت اشتريتها من حمص ، قال : نعم ، كيف هذا ؟ أنا أسمى العقل الإلهي ( الكمسبوتر ) اشتغل الكمبيوتر الإلهي ، قلت : أنا منا قلت إنه اشتراها من دمشق ، وهو يسكن في بعلض القرئ النسى حول حسمص ، وعبادة أهل القرى يقصلون البلدة يتقضون منها ، فأصابت الهدف ، وبينما نبحن في هذا الحديث دخل طائب علم آخر ، وهو طالب معروف بقوت في اللغة العمربية ، فسلم، ثم قال : يا أستاذ عندي آية أَشْكُلُتُ عَلَى، عَلَىٰ أي شيء يرجع ضميرها . قلت له: لعلك تريد ﴿ فَهُمَا أَنَاهُمَا صَالِحًا جَعَلَا لَهُ شَرَكَاءُ فَيَمَا أَنَاهُما ﴾ والمقصود أن هناك أشياء تحتماج إلى فراسة وكباسة وإعممال الفكر وأشياء تأتي بطرق العفر .



س ٢ : ١٤ أشرتم أن السؤال لا قيمة له من حيث التاريخ . لكن إخواننا الذين اضطربت عندهم القواعد يقولون إن التقدمين لم يكن عندهم



Sir al allil

حديث حسن ، وإنما اخترع هذا التأخرون ` طخالطوا التقدمين بذلك طبعتنون بأول من ابتدأ الحسن من هذه الناحيين ؟

قلان الله فيك ، وقد أوضحته أنفا له الذي يترتب له بارك الله فيك ، وقد أوضحته أنفا له صالفي يترتب على معبرقة من استعمل لفظة مصحيح ، ؟ من أول من استعمل لفظة ، مستقيض ، ؟ من أول من استعمل لفظة ، مستقيض ، ؟ من أول من استعمل ها المشهور ، ك لن يستطيعوا أبدا أن يقولوا: فلان أول من استعمل المشتوائرة ، فلان أول من استعمل المشتفيض، ، فلان أول من استعمل المشهورة ، بل وفلان أول من استعمل من استعمل لفظة ، الصحيح » ، ثم ما الفائدة ؟ هب أننا عرفنا في كل هذه المصطلحات أن أول من استعمل كذا هو فلان ، ما الفائدة؟ ما الشمرة ؟

قلت ـ بارك الله فيك ـ أنضًا : لو فيرضنا أننا عبرفنا من استعلمل اصطلاحًا لكن بعد ذلك هلجروه ، وتركبوه ، فمنا أنفائدة؟ الآن وأنت مبتثن بأمثال هؤلاء المبتدعين ، ليس المبتدعون فقط في الفقية والعبادة ، لا . المبتدعون كشيرون ، والآن توجد

واعلم أن تخصيص اسم الحسن بالرواية المتفرد بها من هو موصوف بخفية الضبط اصطلاح حادث ، درج عليه جماعة من المشاخرين ،
 حتى صيار هو السائد بينهم ، أما المشقدمون فيندرجون هذا في اسم الصحيح: لأن الحديث عندهم : إما صحيح وإما ضعيف ،



<sup>(</sup>١) قال الآخ طارق بن عوض الله في الغة للحدث؛ (ص ٥٥ ) :



بدع كثيرة في علم الحديث ، فأنت مبتلين بهؤلاء المبتدعين ، فقل لي الأن إذا عرفت عالمًا استعمل اصطلاحًا ما ، وكان السعلماء المتقدمون ما تعارفوا عليه ... هجروه ، هل هناك فائدة ؟ .

قال أبو عبد الله 1 لا فأثلاة .

هقال الشيخ : هنا العكس ، ما عرفنا أول من استعمل لفظة المتواتر ٥، وأنت نازل في المراتب المعمروفة منها الحمديث حمسن، ماعرفنا أول ما استعمله لكن العلماء استعملوه فماذا يضبرنا إذًا؟!

## J. D. D

س٣ ، بقي الجواب عن قولهم: إن مناهب المتقدمين ما كان فيه . حسن ، وأن هذا مناهب المتقدمين وندع . حسن ، وأن هذا مناهب المتأخرين ؛ ونعن نأخذ بمناهب المتقدمين وندع مناهب المتأخرين ؟

ت المنتقدمين ليس المنتقدمين ليس المنتقدمين ليس فيه استعمال كلمة \* حسن \* ؟ ما الذي أدراهم ؟

انا أجيبك؛ هو أنهم لم يجدوا في المتقلمين من استعمل هذا الاصطلاح ، هذا جسوابهم ، فحن نسالهم هذا دليل قلة فهمهم وفقههم ، هل عدم وجودنا يدل على عدم الرجود ؟





أي هل عدم العلم بالشيء يستلزم العلم بعدمه ؟ هذه ليست فلسفة يا شيخ أحماد ، ما جوابك ومنا جرابهم فيسما نظن بهم الغلن الطيب وليس السنوء؟ مناذا يقنولون: عادم العلم بالشيء يستلزم العلم بعدمه؟

قال أبو عبد الله :ما يستلزم ذلك ، لا أحد يقول هذا .

هشال الشبيخ: لكنهم يقولون : لسمان الحال أنطق من لمان المقال ، وهذا لمان حالهم ، ماعلمنا أن المتقدمين استعملوا هذا الاصطلاح ، هذا لمان حالهم ، وليس علمًا ، هذا هو الجهل .

شيء آخر ، منا هو الحد الفاصل عندهم، هؤلاء مشتغلي آخر الزمنان ؟ ما الحد الفاصل بين المتقدمين والمسأخرين ؟ هناك رجل يشبه هؤلاء ولعل عدواه سرت منه إليهم ، هناك بالسعودية ابتدع مثل هذه البدعة أو لعله جاء بما هو شر منها .

ما الحمد الفاصل بينهم ، تدري ؟ ما تدري طبيعا ، هم لا يدرون، فكيف أنت ؟

قسال أبو عسيسه الله تنابع بعضهم يقول عن الحسد الفاصل بين المتقدمين والمتأخرين وأس الثلاثمانة ، أخذوا ذلك عن الذهبي في مقدمة الميزان .

هَالِ الشبيخ :البخاري كان منن ؟ قبل الثلاثمانة ، إذًا بطل احتجاجيهم برأس الثلاثمائية ثم إننا نقول لهم : حين لو كان



البخاري بعد الثلاثميانة ، فمن الذي وضع لهم هذا الحد ؟ نقول لهم : هاتوا بسرهانكم إن كنتم صيادقين ؟ هل هذا الحيد الذي ابتدعتموه من عند أنفسكم يجبز ثكم أن تخالفوا سنة الاثمة كفهم أجمعين ؟ والله لو كان هؤلاء \_ أحدهم أو بعضهم \_ مثل الإمام أحمد إمنام السنة، والإمام البخاري الذي جمع الصحيح، ومنن للناس سنة طبية ينبغي علينا ألا نشرده في ألا نقبل كلامهم ما دام أنَّ علماء المُسلمين مباروا في غيير هذه الطريق ، كيف وهم قد سنوا لنا هذا الاصطلاح في كتبهم أرجو أن تنتبه يا أخبانا أحمد على أن هذه البدعية الفكرية لا نهاية لها، هذه سيتأتى عنى علم المصطلح كله ، وعلن علمم الجرح والتبعديل كله ، أنت تعبرف قولهم: فلان صدوق ، صدوق ربما وهم، صدوق كثير الخطأ ... إلى أخر المصطلحات التي لا تستطيع الآن ذكرها ، فيضلا عن إحصائهما ، من أبن جاء العلماء بهذه الاصطللاحات؟ ثم نقول لهم الحديث ﴿ الصحيح ﴿ الَّذِي لَا يَعْمُونَ عَنِ الْأَيْمَةُ رَعْمُوا إِلَّا أنهم استعملوا كلمة • الصحيح • هل× الصحيح • من حيث الواقع هو في نسبة واحدة؟ أظنهم إن كان عندهم شيء من العلم والعقل بقولون : لا، لبس الصحيح في نسبة واحدة ، أنت تقول معى : هم لا يقولون ؟

قَالَ أَبُو صَيِدَ اللهِ مُ نَعَمَ ، فَقَالَ الشَيْخِ : طَيِبِ! سَنَقُولُ لَهُمَ: مَنَىٰ يَدْخُلُ الْحُدِيثُ فَي مَرْتَبَةَ الصَّحِيْحِ ؟ وهم في ظني أنهم







إذ ابتلوا بإنكار الحديث الحسن لقلة فهسمهم وضيق عقلهم ما أظن أنهم بلغ بهم الأمسر إلى أن ينكروا الحديث المتسوائر، ماذا نسعرف

قال أبو عبد الله ﴿ لا يُنكرونُه .

قبال الشبيعُ } التواتر أقبوي من الصحيح عندهم طبعًا ، كذلك في ظني أنهم مع أهل العلم أن الحديث المتوانر يفيد القطع واليقين أئيس كذلك ؟

قال ابو عبد الله ﴿ رَارِ مِ

طقال الشيخ ﴿ هِلِ الحَدِيثِ الصحيحِ يقيدِ اليقينِ عندهم ؟ قال أبو عبد الله ﴿ لا يَفِيدِ الْبَقِينَ عندهم ؟

طقال الشيخ : الآن نسأتهم ما الفرق بلين الحديث الصحيح والضعيف من حيث الأخية بالحديث أو عدم الأخذ به ؟ أربد أن أقول: إن علماء الأصول يقولون: إن الحديث الصحيح يفيد غَلْبَةَ الطَّنِّ، أما الحُديث المتواتر فيفيد اليقين كما ذكرنا أنفًا .

وغلبة الظن هذه هل همي من حيث قونهما عند هؤلاء بمثابة واحدة وبنسبة واحدة، أم أنهما تقبيل الزيادة إلى أن يصل إلى الغرز؟

أظن أنهم لا يستطيعمون أن يتكروا هذه المراتب في أن غلبة النظن ليست بنسبة واحدة ، بل هي قنابلة للزيادة ، كما أنها قابلة



لَلْنَقُصِي ﴿ فَاعِلْمِناءَ الْحَدِيثِ وَعَلَيْمَاءُ أَصِبُولُ الْفَاقِهِ يَقْبُولُونَ: إِنَّ الحديث الصحيح يفيد غلبة الظن، معنى ذلك أن من وقف على هذا الحديث خرج من منطقة الشك الذي هو به بين طرفي النبوت وعدم الشبوت، وارتفع قليـلاً ، بمعنى: إذا كان الحــديث المتواتر بفيد السقين، وفرضنا أن اليقين يأتي بمائة ، فإذا نزل خسمسة إلى خمسة وتسعين بالمائة، لكور لا يزال الإنسان الذي وقف على هذا الحديث الذي جاء من طرق عديدة فهمو يرى في نفسه اليقين بأن هذا الحديث قاله الرسول ﷺ أو هــذا الآثر قاله فلان إلى آخره ، ولاشك أن هذه المرتبة من اليسفين التي تقع في نفس الباحث هي كما تقبل النفص تقبل الزيادة ، كمنا يقول علماء العقيدة، علماء السلف أن الإيمان يزيد وينقص ، هذا الإيمان ليس له حدود أبدًا، وكما تعلسم بقيئاء فمن العقابدة الصحيحية أنه كلما ازداد المؤمن عملاً صَاخًّا كَلُمَا ازداد إيمانه، فهذه الزيادة ليس لها حد محدود، كذلك الأخبيار من حبث علاقتها بقيلب الإنسان تقبل الزيادة إلى مَا لَا نَهَايَةً، وتَقَبِّل النَّقُص إلَـني حدود مرحلة الشك ، بحيث لا يدري ، كما جاء في الأحاديث الصحيحة "إذًا شك أحدكم في صلاته الشك لفة: هو ألا يترجع له أحد الطرفين النقيضين ، ترئ إذا شك المبلم فني الصبلاة كنصا تعلمنون في الأحباديث الصحيحة أنه يتحسري الصواب ، فإذا غلب على ظنه أنه مثلاً في الركعة الأولمي اعتبرها الأولى ، وإذا ما غلب على ظنه أنها الثانية



عمل بها ، ثم يأتي سجود السهو للزيادة ما دام غلب على ظنه ، أى ترجحت كفة الإثبات ، الآن حبينما يقف إنسان على حديث فيه رجل متكلم في حفظه ، وليس في صندقه ، لكن هو ببحثه وصل إلى أدنى حنفظه، ولا يجعل حنديثه سناقطًا أو ضعنيفًنا لايعظمي الظن الراجيع ، لكن غلب على ظنه أنه يعطمي الظن الراجيع ، لكن بنسبة زائد واحــد على خمسين بالمائة(١٥١١) يمكن أن يصير ٢٥٥، وي ٥٥٠) ، كذا ، المهم أن أحد الطرفين ترجح على الآخر ، ثمامًا هذا يجيزه الإنسان في الأمور العادية ، فضلاً عن الأمور الـشرعـية، فـالناس لا يمكن أن تزنهم بالميزان الـعادي ، بالكيلواء بالوقية، لا يمكن، هكذا فلان أخبر بخبرا، ماذا يعرف المُخبر عن هذا الفلان ـ إذا صح التعبير ـ يأخذ بقوله أولا يأخذ؟، لكن فلان ونسلان وفلان كلهم في صراتب ، وكلهم داخلون في قسم الحديث المقبول، ولبس في اصطلاح ابن حجر في التقريب، لكن لهم مراتب، وفي حبيز الاحتجاج بخبيرهم ، لكن مراتب مراتب .

يعني مسئلاً إذا ثبت عندنا صحبة صحابي ، وهو ـ ولا مؤاخذة ـ قد قال بعضهم في بعض الصحابة المعروفين بصحبتهم ـ تعصبًا لمذهبه ـ لا نأخذ بخبر هذا البوال على عقبيه ، هذا مع الاسف مذكسور ، ولكني أقول كلمة حق، تُرى هذا الذي تحن تأخذ بخبره ؛ لانه صحابي ويطبيعة الحال هو ثقة وحافظ إلى



آخره ، وقد قبل فيه من بعض النسابعين إنه بوأل على عقبيه ، ثو فرضنا أنّا ضربنا بقوله عرض الحائط، اعستبرناه منهوا منه ، نسأل الله له المغفرة ، لكن هل نفرنه مع أبي بكر الصديق . خبر أبي بكر الصديق حبنما يأتينا، لنفترض الآن في خبر النسوائر عشرين من التابعين عن أبي بكر الصديق. وخبر آخر رجل بدوي جاء من البندية في وقد من الوقود إلى الرسول ﷺ. وهو أصلاً سمع منه خبراً وما إلى ذلك ، جاء هذا الحبر عن هذا الصحابي، لا يستوي هذا مثلاً أبداً من حيث تحصيل الفناعة المساوية \_ أقول ـ بين خبر هذا البدوي وخبر الصحابي المشهبور خاصة إذا كان المؤلفة الأول .

هذه المراتب يعني بديهية فيطرية طبيعية لاحظها علماء الحديث، حيثما قسموا الحديث إلى ما قلناه : متواتد ومشهود وستطيع وحمل الآن حينما يأتي هؤلاء يشككون في اصطلاح من اصطلاحاتهم ، بعني أنهم لم يخبروا ما في أنفهم ، وما يتعاملون مع عامة الناس في تلقي أخبارهم الانهم كلهم - أفرادًا وأحادًا - لبوا سواء من حيث الصلق أو من حيث الصلق أو من حيث الفهم والناهة والانتباه ، فهم يختلفون كل الاختلاف ، لكن مع ذلك هم يثقون بمجرد ما يعرفون عنه قليلاً ، فهم يقبلون خيره مع أنهم كلهم داخلون في مرتبة القيول ، وعلماء والي أخره ، مع أنهم كلهم داخلون في مرتبة القيول ، وعلماء



الحديث من دقتهم في علمهم واصطلاحهم وضعوا هذه المراتب ، ووضعوا هذا السلم، لماذا ؟ ليدخل بساب الفقه الذي يبني فهم الفرآن وفسهم السنة على مسطلح الحديث، لهذا حينما ذكرت بالمسيخ احمد طائفة من هؤلاء طلاب العلم وتفرغهم بتنبع الحسلاف أقوال العلماء في المسائل الفقهية وتبيين الراجح والمرجوح، ولا يخوضون في علم الحديث ، وإنما يعتمدون على علماء الحديث المتقدمين أو بعض المتاخرين إذا كان عندهم ثقة بهم ، لكن لا يكون اجتهادهم صافيًا من الخطأ ، وهم بلا شك خير من المقلدين الذين سلموا عقولهم لمذهب معين ؛ ذلك لان عناك اصطلاحات كثيرة عند علماء الجرح والتعديل (الحسمتة. وما هوقها) .

وهنا يتدخيل علم المصطلح ، فقد ذكر الحافظ ابن حجر يقول في الإمام حقاً ، ووليس ما قبل آنـقاء ، الإمام ابن حجر يقول في مشرح النخية ، في قسم الحديث المقبول يقول: إذا آتانا حديثان متعارضان وجب التوفيق بينهما بوجه من وجوه التوفيق ، وهذه الوجوه ذكرها الحافظ العراقي في تعليقه على المقدمة علوم الحديث لابن الصلاح إلى أكثر من مائة وجه ، والحافظ يثير إلى هذه الوجوه ، وجب التوفيق بين الحديثين المتعارضين بوجه من وجوه التوفيق، فإذا لم يكن التوفيق حيسر إلى اعتبار المناسخ والمنسوخ، قال : فإن لم يكن التوفيق حير إلى اعتبار المناسخ



أي هذا حسن ، وهذا صحيح ، إذا لم يمكن التوفيق، ولا أمكن باعتبار الناسخ والمنسوخ قدم الصحيح على الحسن ، أو كسان كلاهما صحيحين، لكن أحدها صحيح له شاهد ، والآخر صحيح ليس له شاهد ، قدم الذي له شاهد لماذا ؟ لأن الذي له شاهد تتقوى الثقة بثبوته آكثر من ذاك ، هذه النسب هي نسب طبيعية فطرية مستقيمة مستقرة ، فطرها الله \_ عز وجل \_ في صدور الناس كلهم ، لا فرق بين مسلم وكافر ، لكن علماء المسلمين لهم القسضل أنهم راعبوا هذه الموازين الدقيقة ، والتي صرح بها بعض الكفار،أن هذا الميزان مما تقرد به علماء المسلمين.

· والفضل ما شهدت به الأعداء · .

لهذا \_ بارك الله فيك \_ الشك في الحديث الحسن مسعناه الشك في علم المصطلح شك في الشقة ؟ لأن الفقة قائم كما ذكرت لك آنفا على علم الحديث، ولهذا فخطر هذا كبير، ونحن تنصحهم بأن يعودوا إلى رشدهم ، وأن يتبعوا سبيل المؤمنين ، وألا يغتروا بعقولهم وبعلمهم ؟ لانه لا يزال علما ضحلا ، أنا قد بلغت الرابعة والتصانين من العمر بالتاريخ الإسلامي وبالتاريخ النصرائي النين وثمانين ، وإلى اليوم وأنا أعترف بأخطائي ، لماذا ؟ لأن العلم في أول السير غير العلم في وسطه ، غير العلم في وسطه ، غير العلم في نهايته ، فهؤلاء الاغرار مع الاسف ما عتبروا بالسالكين الماضين الفين نجد أحدهم في الفيقة له مذهب





قىدىم ، وله مىذھې جديد ، وآخىر ليس له مىذھې قىدىم ولا جديد، ولكن له مذاهب مثلاً، لماذا ؟

لان الإنسان يظهر له فيما بعد ما كان عليه خافيًا فيما قبل . وهكذا خافتتروا بالرلمي الابصار . [ الحشر : ٢ ] .

لعلى قد أجبتك .

س؛ وقال أبو عبد الله وبالنسبة لإخواننا الذين يشتغلون بالفقه ومعرطة الأحكام ذكرتم أنهم يعتريهم نقص لكونهم ليس عندهم مقدرة على استخلاص الحكم على الأحاديث أليسوا على جانب من الخبر؟

قال الشبيخ: سبق الجواب وقد قلت ما قلت ليان
 أهمية علم الحديث ، لا لتحقير عمل هؤلاء ، والأن أذكرك .

قلت شيئين «الشيء الأولى ، هذا لا بكفي ليكون عملهم كاملاً ، لانه لابد من الرجوع إلى قواعد علم الحديث ، لكنهم معذورون لما ذكرت من قبل ، ثم أكدت ذلك فيما بعد الآن ، لكن بالمقابل قلت هم خبير بكشير من أولئك الذين يقلسدون مذهبًا واحدًا أو رجلاً واحدًا لعلك تذكرت هذا ، ما قصدت أن أثبيهم عما هم فيه ، إنما قصدت أن أثبهم عما هم فيه ، إنما قصدت أن أبهم عما هم فيه ، إنما قصدت أن أجملهم إن استطاعوا إلى أن يعنوا أيضًا



بمعرفة قواعد علم الحديث ، ونراجم رواة الحديث ، وأن يحقفوا الانفسهم إن استطاعوا إلى ذلك سبيلا ؛ لأن الواقع أن علم الفقه قائم على علم الحديث ، لكن من لا يستطيع فهو معذور ، هذا لا ينكر عليه ؛ لأن القاعدة الشرعية ، كما قال تعالى : ﴿ لا يُكلفُ الله نفسا إلا وسعها أم [البقرة: ٢٨٦] ، ويهذه المناسبة أقول كلمة ربحا تكون مهمة بالنسبة لبعض الطلاب: نحن نعرف من بعض إخواتنا الذين هم معنا على منهج الكتاب والسنة وعلى رفض التسقليد ، أقول بعض حولاء الإخوان قد يغالون في نبذ التقليد ، وقد يفهم بعضهم أن كل فرد من أقراد المسلمين ينبغي أن بكون مجمعها ، أن أقول التحقليد لا ينجو منه أحمد ، بل أكبر عمالم في الدنيا لا يكون أن ينجو من التقليد .

. التهي المجلس الأول ،



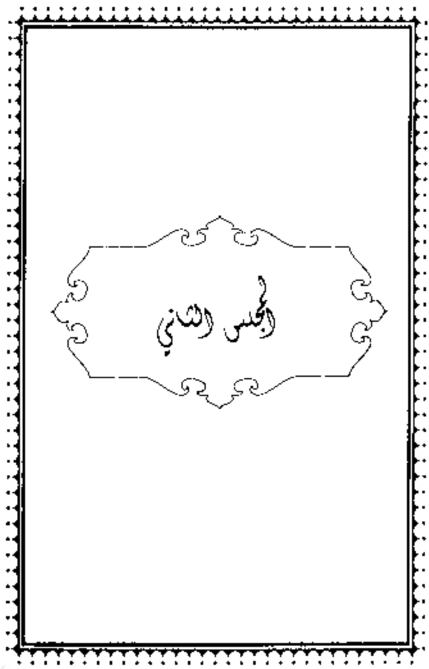
















وهو في المنابع عشر من شوال سنة سبع عشرة وأربعمانة وألف للهجرة ١٧ / شوال ١٤١٧ هـ.

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وبعد .

س 6 ، ذكرتم في الجلس السابق أن الذي ينكر الحديث الحسن مبتدع ، فهل تعنون الحسن بقسمية ، وبعبارة أخص هل الذي لا بقول بالحسن لغيره مبتدع ؟

كان الأمر لا يخسرج عماً ذكرناه آنشا سواء كان الحديث حسنًا لذاته أو حسنًا نغيره ، وأضيف إلى هذا أني سأقول أبضاً مثل هذا الكلام في الحديث الصحيح لذاته والصحيح لغيره، والحقيقة أن هذه المسائل لا يفهمها أو لا يهضمها جيدًا إلا من مارس هذا العلم ممارسة عملية أولاً ، وبعيدة المدى ثانيًا .

لأن من الأمر الواضع جداً أن حديثًا حسنًا لذاته إذا جاءنا بإسناد آخر حسن لذاته ، فسهو لايظل في المرتبة الأولى عند أهل العلم أي حسنًا لذاته ؛ لان القضية أشبه منا تكون بالعمليات الحسناية : واحمد وواحد بساوي اثنين ، وليس واحمد وواحد يساويان واحمد أ، فحسن لذاته مع حسن لذاته لا يساوي حسنًا لذاته ، وإنما يساوي صحيحًا لغيره بمجموع الطريقين الحسنين ، فهذه قضية واضحة لمن يعاني هذا الأمر ، ثم قد يصبح الصحيح لغيره - إذا ما لاحظنا هذا المسال - إذا تعددت طرقه ، أتوى من لغيره من أثوى من





الصحيح لذاته ، فإذا قلنا صحيح لذاته، صحيح غريب لذاته ، يقبايله صحيح لغياره جاء من ثلاث طارق، كل طريق حسسن لذاته ، هذا بلا شك أقوى من صحيح غريب ، وهكذا دواليك؛ ولذلك فلا يمكن الفسرق في الحكم السابق؛ لأنه أولاً يخسألف ما عليه علماء المسلمين، وثانيًا يخالف المنطق السليم الذي بكاد يشبه العمليات الحسابية التي لا تقبل المجادلة .

## <u>එ එ එ</u>

س ١ ، نظرت في تراجم خسسسانة راو في التضريب . فوجدت العافظ قال في ثمانية عشر منهم. مجهول ، وهؤلاء كلهم،

أ\_إما تص إمام على جهالتهم كأبي حاتم.

ب ـ أو قال البخاري ( لا يتابع على حديثه ) .

جـــــ أو لم يذكره ابن حبان في الثقات .

د .. أو الراوي عنه ضعيف أو نحو ذلك إلا راويين فقط .

فهل يشال إن منهج الحاطط أنه لا يقول في الراوي، مجهول وإن انضره عنه راو واحد حتى يقترن بمثل القرائن السابق ذكرها؟

جِيًّا: قال:الشيخ : لايبدر لي أن هذا شرط له، ولا يبدر لي من الممارســة التي جريت عليــها أن هذا شرط له ، بل أيضًــا ما





أدري إذا كنت انتبهت أنه يقبول في كثيار ممن لم يوثقهم احد فيقول فيه: إنه مثلاً صدوق .

قال!بو عبدالله : ولو لَمْ يذكره ابن حبان في الثقات ؟

هَالِ الشَّينُ : نعم ، لذلك الذي يغلب على ظني أن المافظ ابن حجر حسين ألف كتابه هذا التقسريب مع أنه كتاب مفسيد جدًا وبخاصة للناشئين والمبتدئين في هذا العلم أنه لم يستع له إعادة النظر أو أنه لم يجر تحقيقاته الكثيرة على هذا المنهج الذي وصفه في هذا الكتاب ؛ لانك تجده في كثير من التراجم حتى لو جاوزنا هذا النوع من التراجم أنه قد يقول في الرجل \* مـقبول \* مـثلاً ، ويكون قبد وثقبه إمام ثقبة مستنهبود له بحيفظه وبروزه في هذا المجال، ليس كابن حبان ، بل كابي زرعة مثلاً الذي لا يشك في صحبة نقده ، فتجده قد تسباهل في قوله في كشير من الرواة ، حينما يقمول فيه : فمقبول؛ ويكون هو ني الواقع مسوثقًا من إمام من الثقات والحلفاظ ، لذلك فانا أعتقد أن ما لاحظته قد يصح في بعض المترجــعين ، وقد لايصح في أخــرين ، الشان في هذا عَامًا كَالَّأَنَّ فِيمِن يقول فيه: "مَصْبُولِ" ، أي من يقول فيه: المجهول! كمن بقول فيمه ! مقبول ؛ لا يُكون مضطردًا في إصابته في منهجه بناء على القاعدة المتى وصفهما في مقدمة كتابه قد يشذ عنها في كشير من الآحيان ، وأنا على مثل اليقين من القبضيتين اللتين ذكرتهمـــا آنفًا ، أنه يقول في كثيــر عمن لم يوثقهم أحد إنه المترجم الذي لا يعلمه ، ونحن أيضاً نشترك معه في عدم العلم المترجم الذي لا يعلمه ، ونحن أيضاً نشترك معه في عدم العلم أن أحداً وثقه ، لكنه يلاحظ أن كثرة الرواة عن هذا المترجم وعدم وجود فيهما رُوي من أحاديث فيها شيء من النكارة أو شيء من الفسعف فيه ونظمتن لهذا الراوي الذي له رواة كشيرون أنه صدوق، وإن لم يكن هناك حافظ وشقه ولو مثل ابن حبان ، كذلك أنا على مثل البقين أيضاً في أنه في كشير من الرواة الذين قد يضعفهم أو يجهلهم أنه قد وجد هناك من وثقهم ، فأنا أرى تن سبب هذا هو عدم تمكن الحافظ ابسن حجر من إعادة النظر في كتابه هذا .

لعلي أجبتك عن سؤالك بما عندي من علم .

## س٧ ، لكنّ من خيلال تجربتكم ومعيشتكم مع العلم هل هذا الحجم مما وقع في ، التقريب ، ينزع الثقة بأحكامه في هذا الكتاب؟

٢٠٤ قبال الشبيخ : هذا مستحميل ، بل إذا رفعت الثقة عن هذا الإسام ، فليس هناك ثقة بأي إصام "، بأي علم قسائم في

 <sup>(</sup>١) هذا هو رأي الراسخين في العلم، فمع نشد الشيخ لبعض المواضع من
 دانتقريب، إلا أنه يجعل كتابه كسائر ما يكتب أهل العلم، وأمرهم =







إنسبان؛ لأن المعيمار في ممثل هذا المجال هو قبلة الخطأ أو كشرة الحَطأ، تمامًا كما نعامل نحن رواة عسلم الحديث ، فكثير من أثمة الحَديث وحفىاظهم ورواتهم الذين يقال إنهم في الثقة كــالجبال ، مع ذلك لا ينجو منهم أحد من خطأ ومن وهم ، ولذلك فالمعيار عند علماء الحديث في تصنيف القبولين من الرواة والمردودين هو أنَّ من غلب عليه سوء الحفظ فهو ضعيف ، ومن كان أحسن من ذلك فهمو الصدوق ، والذي يحمتج بحديثه في مرتبــة الحديث الحسن ، ومن هنا نحن نوصل كللامنا هذا بما منضى من بحث سابق ؛ لان هؤلاء الذين يرقبضون النوع المعبروف عند المحدثين بالحسن سيضطربون جدًا في المثات \_ إن لم نقل في الالوف \_ من الرواة اللَّذِينَ يَقُولُ فَيُهِمُ الْحَافَظُ : إنَّهُ صَدُوقَ رَبُّنَا وَهُمُ ، صَدُوقَ ربمًا أخطأ، وصدوق له أوهام ، ترين ماذا يعاملون هذا الجنس من الرواة؟ هل يطرحون أحاديثهم أم يقلبلونها؟ فإذا قبلوا هذا الجنس من الرواة، وقبلموا أحاديثهم ، تُرين هل بكمون هذا الحديث من نوع الحديث السصحيح الذي يرويــه الثقة؟ هذا لا يمكــن أن بقوله إنسان يعسمل فكره ، وقد تلقى علمه تلقبًا حيقًا من أهل العلم سواء كالوا أحماء في بطون كتبهم أو كانوا أحياء في واقع أمرهم،

يحتمل الصواب والخطأة إلا أن كتبهم مراجع ينهل منها الطالبون للعلم،
 ومن كان غير متخصص فلا يجد خيراً عا كتب علماؤنا، وأهلاً للثقة مسهم، والله الهادي إلى سواء السبيل.

لعل هذا إن شاء الله يكفي في هذا الجانب .

### 10 to 12

س ٨ ، قد أشرتم في كلامكم في مسألة توثيق الحافظ بكثرة رواية الشقات أنه قد يوثق الحافظ بكثرة رواية الشقات وإن لم يقترن ذلك بتونيق ابن حبال ظهل تقرون ذلك وتذكرونه على مبيل الموافقة أم على مبيل المحكاية ؟

ج ٨ ؛على سبيل الموافقة ، أنا على هذا أجري .

### 4 to 5

س ٩ ، قبد ذكر بعضهم أنه يشترط في كثرة رواية الثقات شهرة الراوي بالطلب فهل هذا شرط معتبر ؟

ج 19 قال الشيخ من أين نعرف الشهرة إلا من طريق هؤلاء الثقات، لا أكثر من ذلك ؟

قسال البوعمب بدالله : يقال مسئلاً كان مكتسر الرواية أو كان رحالة .

قال الشيخ: هذا وصف زائد ، لكن ليس شرطا ليس هذا هو الموضوع .





قال أبو عبد الله: إذن ليس شرطًا .

فقال الشيخ : نعم .

فقال ابو الحسن على الحلبي: عدم وجوده لا ينفي القاعدة.

قال الشيخ : نعم .

س ۱۰ همل بمكن أن يوضع حد العدد من الثقات إذا رووا عن راو معين البحكم بثونيقه ؟

الله الذين لم يبق لهم وجود ـ التبهت لكلامي؛ لأن الموجودين السيوم من أمثالنا علمهم في الصدور .

قال أبو عبد الله : جزال الله خيرًا .

قَــال أبو العــــــن : أستــاذي ـ حفظكم الله ـ بما يلاحظ على منهجكم أنكم تجعلون الحد الادني ثلاثة من الرواة الثقات ؟

قال الشيخ : نعم ، ثم ما زاد بعد ذلك فهوعلي خير وبركة . قال أبو الحسل: أما كحد أدنى فيمكن أن نقول ثلاثة ؟

هقال الشيخ : حكذا إذا كانوا ثقات .





شمق ال الشيخ: لكن المسألة معرضة للقلقلة ، لاسيما إذا كان الثقة فيه شيء من مسوء الحفظ فإنها تضطرب ، أما إذا كانوا من الله الذين لا كلام فسيهم ، فالنفس تطمئن لمثل هذه القاعدة.

### 0 0 0

س ۱۱، هل تنزل رواية مجهول العين منزلة الإستاد المنقطع؟ ج ۱۱ وهر كذلك .

س١٢، ومنا الضرق بين المبهم ومنجهول العين والمنقطع من حنيث الاستشهاد ؟

چ ۱۲ قال الشيخ، لا فرق.

س١٩٠٪ قبد ذكر النسيخ المعلمي ـ رحيمه الله نعيائي ـ في "ثقات ابن حيان انقسيم الرواة إلى خمس طبقات ، وعلفتم عليه بأنه تفصيل دقيق، فيقال صاحب كتاب «رواة الحيديث المسكوت»



عشهم" المسمى بعداب : «إن هذا الكلام من الشسيخين فيه نظر، قالرواة المترجمون في كتاب الثقات قسمان:

ا ـ قسم انفرد به ابن حبان بالترجمة له ، أو كان اعتماد من ترجمه بعدة عليه ، وهؤلاء لا يزيد عددهم على ألفي ترجمة في الكتاب.

الرواة الذين اشترك مع غيره في الترجمة لهم ، وهؤلاء صنفان:

الأقال : الرواة الذين أطلق عليهم أنفاظ الجرح والتعديل.

ثم قال : وقد وجدت فسيمن وصفه ابن حيان بأنه مستقيم الحديث: الحافظ، والثقة، والصدوق، ووجدت فيهم: المجروح، والضعيف، والمجهول، حسب اصطلاح المتأخرين.

الصنف الثاني: الرواة الذين سكت عليهم ابن حبان ، ويزيد عددهم على عشرة آلاف راو ، فهؤلاء علمى طبقات متباينة ، لا يمكن إعطاء حكم دقيق ، ولا تقريبي عنهم، فمنهم الثقة الحافظ، ومنهم الصدوق، ومنهم المستور، والمجهول، والمجهول الحال، ومنهم الضعيف ، ومنكر الحليث ... إلى آخره.

ثم قال: لذلك أرى أن هذه الإطلاقيات من فضيلة الشيخ المعلمي ـ رحمه الله ـ عيامة ، وعائمة، وما ذكره فيضيلة الشيخ الألباني أن كلام الشيخ المعلمي تفصيل دفيق غير دقيق، ولا مفيد





## في التحقيق العلمي شيئًا؟. التهن

وهذا الكلام قدد طاريه بعض الشيساب ، ونتقلوه، واستحسسوه، والذي أراه في ذلك أنه لم يزد عملي أنه ألغي الطبقات الثلاث الوصطي من تقسيم الشبيخ المعلمي دون بينة ، وما أتى هو بشيء ، هما تعليقكم على هذا؟

بج ١٣٠ : على كل حال ، التفصيل الذي ذكره المعلمي ، وأنا وافقته عليه ، لا يعني أن كل قسم لا يأتيه الباطل من بين يديه : ولا من خلفه، قسدائما القواعد تبنى على الفروع الكثيرة غالبًا، ولذلك يقال: إن هذا شذً عن القاعدة ، يعني : الآن حينما يقول علماء الحديث في "صحيح البخاري، و اصحيح مسلم، أن ما رواه البخاري، وما رواه مسلم، فقد جاوز القنطرة، هذا هو الشاعدة، لكن هذا لا يعني أنه ليس هناك ما يتبقد ، فالكلام نفسه ، فيما قال الشيخ المعلمي - رحمه الله - ووافقناه عليه ، يقال فيه أيضًا ما نقوله في كل كلام يقوله العلماء، فالعبرة بالأمر فيه أيضًا ما نقوله في كل كلام يقوله العلماء، فالعبرة بالأمر الغنائب، تمامًا كسما نقول : نحن نقول في الشقة فضلاً عن المعدوق: إن حديثه صحيح، هل هذا الكلام يظرد في المائة مائة؟ الجواب: لا .

ولذلك فهو ينقد كلامًا إذا ما جعله قاعدة فسوف لا تبقى هناك قاعدة سليمة من النقد؛ لأنه كما يقول العلماء: لكار قاعدة





شواذ، فكلام المعلمي على أساس أنه قاعدة ، ونظام استقرأه من دراسته لثقات ابن حبان كلام مسلّم.

# وزقی صه

أن كلام هذا الذي يسمي "عبداب" هذا الذي ذكره هو كلام ـ أيضًا ـ له وجاهة من جهة، لكن تحتاج إلى التفصيل من جهة أخرى، والتفصيل هو ما ذكرته آنفًا.

وعلى كل حال ، فعثل هذه المسائل الدقيقة ، هي أولا لا يستطيع الخوض فيسها إلا من مسارس هذا العلم محارسة عسملية ، وطبق الفسروع على الأصول، وأظن أن هذا الآخ كان يسخيل إليً أنني الشفيت به هنا ، أو فسي مكان آخر، هل هو مشخسرج من الجامعة الإسلامية؟

فقال ابو الحسن: من جامعة أم الغرى.

فقال الشيخ: صدقت! المهم أنه . هو . درس دراسة نظرية، وما أتبحث له الفرصة والنفرغ والعسمر لبدرس دراسة عملية بطبق العسملي على النظري؛ لأن هذا التطبيق هو الذي يحسرر الكلام العام، ويخسص المطلق، ويقيده إلى أخره، فنقده في الجملة غيسر منتقد، لكن الشقصيل لا بد منه، لما ذكرته آنفًا، فتقسصيل الشبيخ المعلمي ـ رحسمه الله ـ كسلام مسلسم كفاعدة، لكن لا







يستلمزم السلامة في كل فسرع من فروع هذه الضاعدة ، كسما هو الشان في كل القواعد ، سواء كانت أصولية حديثية ، أو أصولية فقهية .

طقال أبو الحسن على: شيخنا ! الحقيقة : عداب رسالته في الماجستير في منهج ابن حبان في المجرح والتعديل؟ ، هذا لا يغير ما وصفتموه بعدم الحبرة ؛ لان النظر هنا يعني فقط تتبع التراجم؟ فقال الشيخ : هو هذا.

طفال أبو الحسن: أما المقايسة ، والاسانيد ، وحكم أهل العلم عليهم ، هذا ما أشرتم إليه بقضية العمر ، وإدامة النظر في نقد المحدثين؟

فقال الشيخ : مو كذلك .

س ١٤ : قول المجد ابن تيمية في عكرمة بن إبراهيم الأسدي رادًا على البيهة في تضعيفه: وبمكن المطالبة بسبب الضعف ، قإن البخاري ذكره في التاريخه! ، ولم يطعن فيه ، وعادته ذكر الجرح والمجروحين، وحكاه ابن القيم، وسكت عليه، وكلام المنشري على ابن خزيمة حيث قال: إن صع الحير (يعني: على حديث ما) فإني لا أعرف خلقًا أبا الربع بعدالة ولا جرح إلى



ولا عسرو بن حسنة القيسي الذي دونه، فيقال المنذري: قد ذكرهما ابن أبي حاتم، ولم يذكر فيهما جرحا، وفي نصب الراية: قال ابن الجوزي: عثمان بن محمد متكلم فيه، فتعقبه ابن عبدالهادي بقوله: إن هذا الكلام لا يقبل منه؛ لأنه لم يعين من تكلم فيسهم، وقد روئ عنه أبو داود ، وأبو بكر بن أبي عاصم وغيرهما، وذكره ابن أبي حاتم في كتابه ، ولم يذكر فيه جرحًا، وأضاف ابن حجر في انعجبل المنفعة في تراجم سبعة وثمانين راويًا أضاف إلى قبول الحسيني : اوذكره البخاري ، وابن أبي حاتم، أو أحدهما، ولم يذكرا فيه جرحًا؟

ومنها مواضع القول فيها أوضح، مثل سويد بن الحارث ، عن أبي ذر ، قال الحسيني فيه : «مجهول لا يعرف»، فيقال الحافظ: هذه مبالغة، ثم على ذلك بأن البخاري ذكر سويدًا ، ولم يذكر فيه جرحًا ، وتبعه ابن أبي حاتم، وقال أيضًا في تعجيل المنفعة في ترجمة صقير: قال الحسيني : «مجهول» ، ولم يصب في ذلك، فقد ذكروه في حرف الصاد المهملة، ولم يذكر البخاري ، ولا ابن أبي حاتم فيه قدحًا ، وذكره ابن حبان في الأثقات، قال الذهبي في الميزان، في ترجمة محمد بن في الأسود بن خلف : لا يعرف هو، ولا أبوه، تقرد عنه ابن خيم، وأودعه الحسيني متعقبًا الذهبي: قد عرف البخاري ، وأودعه فقال الحسيني متعقبًا الذهبي: قد عرف البخاري ، وأودعه





تاريخه، وحكن هذا الحافظ ابن حسجر في تعلجيل المنفعلة .. وأقره.

فهل يؤخذ من هذا أن هؤلاء الأنمة يرون أن ذكر البخاري . وابن أبي حاتم للراوي في كتابيهما دليل على رفع الجهالة عن الراوي . ولا نقول توثيقا . وإنما رفع جهالة العين؟

حِجِيًّا : الذي نعرفه في هذا المجال أنه ليس توثيقًا لمن مارس هذا عسمليًا، وإنما الأمسر يعود إلى ما سبق ذكره أنف بمناسبة التحدث عن قول الحافظ ابن حجر في كثير من الرواة في التراجم في التقريب، فيمن يقبول فيهم المقبول،؛ لأن في هؤلاء رواة كثيرين يصدق عليهم أن بقبول حسب عادته: •مقبول•، لكن مع ذلك يقول فسيهم: "صدوق» ، لا حماجة إلى إعادة مما سبق من الكلام، فنقول: كل ما جباء في هذه السطور ، بما يدور حول ما ذكــر في التاريخ البخــاري، ، أو كــتاب الجــرح والتعــديل؛ بمن . ترجيما له ، وسكت عنه، ذلك لا يعطسي لا توثيقًا، ولا رفع جهالة، والغالب الذي استقر في النفس أن هؤلاء أو بعض هؤلاء الائمية ـ ومنهم الحافيظ ابن حجير عميليًا ـ لا يصبحح ، ولا يحسن رواية من ذكر في التاريخ البخاري، ، أو في الجرح والتعديل" ، هذا من جهة، ومسن جهة أخرى الذي في نفسي أن بعض المعاصرين، ولعله الشبيخ الذي توفي قريبًا ، أبو غدة الَّف رسالة، وزعم إن كل من ترجيمهِ البخاري في كتبابه االتاريخ، ،





وسكت علمنه مم فهو ثقة عنده، وحجة، وهماذا منتقد بأن كثيرًا من هؤلاء المترجمين عنده قماد يضعفهم البخماري نفسه في بعض كتبه الأخرى غير التاريخه الكبير، ونحو ذلك.

لذلك فهذه النقول التي قدراتها أنفا الظاهر أنهم يذهبون إلى رفع الجهالة العينية، لكن عمليا ما يجرون على هذا إطلاقا، ويخاصة إذا كان الراوي بعد البحث والتحقيق والتبع لا نجد عنه راويا في كل الكتب إلا راويا واحداً، فهذا ينبغي أن نطبق عليه القاعدة الحديثية أن الجهالة العينية لا ترتقع برواية راو واحد، فإذا كان البخاري وابن أبي حاتم بعد أبيه ، وأضف إلى ذلك ابن حبان المتساهل لا يذكرون عن المترجم إلا راويا واحداً فبأي حجدة نحن نقول إن سكوت البخاري، وابن أبي حاتم ، وابن عنمنا إلا مثل هذه المتقول، وهي معارضة بالواقع العملي من هؤلاء، هذا الذي أدين النه به، ولا أشك أن في مثل هذه الاقبوال شيئاً من التساهل لا يرضونه هم في تخريجانهم.





<sup>(</sup>١) إضافة بحتاجها سياق الكلام ليستقيم.



س ١٥ ، قال أبو عبدالله ، بعبارة أخرى ، هل ذكر ابن أبي حاتم . أو البخاري للراوي في كتابيهما مع المكوت عن ذكر الجرح لا يقيد شيئا بالرة . أو يفيد الباحث شيئا؟

ج ١٥ : قال الشبيخ : قد يفيد شيئًا ، وقد لا يفيد شيئًا، هذا بعود على الرواة عن المترجم، نعم إذا كان الرواة كثيرين، وكتاب ابن أبي حاتم في هذا للجال أنفع من كتاب البخاري ؛ لأن ابن أبي حياتم يستنقيصي الرواة عن المترجم، كيشيرًا منا رأينا هذاء واطميانت نفوسنا بشوئيق الراوي ، مع سكوت ابن أبي حياتم، فضــلاً عن أبيه عن هذا المترجم؛ لكشـرة الرواة الذين ذكرهم رواة عن هذا المترجم، أما البخاري فسحتي في الرواة الشقات يقتمس على ذكر راو واحمد فضلاً عن السرواة المستورين أو المجمهولين، الإصام البخاري لا يطيل الكلام فسي بينان الوواة عن المتسرجم المسكوت عنه، ثم البخاري في الحقيقة في كتاب االتاريخ الكبيرة وأنا لا أحب التعلصب للرجال، وأنا أقدر البخاري في علمه ، وفي نقده، لكن لا أقسدر كتابه «التاريخ» تقديسري لكتاب •الجرح والتعديل» ، الجسرح والتعديل قلما تجد راويًا لسم يعطنا رأيه فيه، والعكس تمامًا ، قلما نجـد في اتاريخ البـخاري؛ راويًا صــرح بتو ئيقه .

وَلَذَلُكُ الْاستَـفَادَةَ مِن «الجِوحِ والتَـعديلِ» أكثر بكشير من «تاريخ البِـخاري»، بخاصة في هذه النــاحية ، أي: الرواة الذين





حكت عنهم ابن أبي حائم، فيقد تستفيد منه توثيقًا بطريسق غير مباشير منه، وإنما على طريقتنا نحن، فإذا وجيدناه يقول : روئ عنه فلان، وفلان، وفيلان، وسكت ، وهذه الفلانات ـ إذا صح التعبير ـ ثقات عنده ، وعند غيره، فإذا تطمئن نفيًا للاحتجاج بحديث هذا المترجم، وإن سكيت عنه، وليس كذلك إذا قيال: فلان روئ عنه فلان ، وانتهى الأمر لا بستوبان مثلاً.

س ١٦ ، قال ابو الحسن، شيخنا، حفظكم الله. كلامكم هذا يدخلنا في باب الرد على مقولة تذكر في كتب المصطلح . أو في كتب المصطلح . أو في كتب المحطلح . أو في كتب المحطلح . أو في كتب البخاري . الجرح والتعديل ، أن كتاب البخاري . فكلامكم نقض من أساسه لذلك؟

ج ١٦٠ : قال الشيخ. هو بلا شك النفع ـ بارك الله فيك ـ كما هو طبيعة المتأخر يستنفيد ، فالفضل لهؤلاء، لكن هذا ليس معناه أنه نسبخة طبق الاصل، فابن أبي حياتم لا شك أنه أفياد علم الجرح والتبعديل علماً كبيرًا جيدًا، لا يستنفاد ذلك من تواريخ البخاري ، إلا أننا نستنى هذا الاوسط الذي ما عرفناه بعد .

 <sup>(</sup>١) قال هذا الشيخ بناءً على الخطأ الذي وقع فيه من نشر «التاريخ الأوسط»
 ياسم فالتاريخ الصغير» ، وقد حرر بعض المحققين أن المطبوع =





www.alukah.ne

س ۱۷ : اعترض ابن رشید علی مسلم . بان الراوی إذا عاصر الراوی الله عنه بصیغة عنه . وثبت سماعه منه مع البراء ذمن التدلیس . فان روایته عنه بصیغة لیست نصافی السماع تحمل علی الاتصال قطعا . اما مع عدم حدوث اللقاء فالا یقطع معها بالاتحسال ؛ لان الاول إذا روی عمل سمع منه بالاتحسال ؛ لان الاول إذا روی عمل سمع منه بالسماع ، فما الجواب عن ذلك؟

ج ٧٧ :قال(لشيئز) أنا ذكرت في بعض تعليقائي وتخريجاني أن اشتراط البــخاري اللقاء ، وعدم اكــتفاته بالمعــاصـرة هذا شـرط كمال، وليس شنرط صحة؛ لاني وجدت تلميذ، البنار أبا عيسي الترمذي في كتابه المعروف بـ السخل قد ذكر حديثًا ، وحسنه، ونقل تحسينه عن الإمام البخاري، وليس هناك اشتراط في الراوي، أو أحد الرواة عن شميخه بثيموت اللقاء، هذا كنيمته في بعض التعليقيات، ولا أريد أن أذهب بعيدًا، فما الذي يحضوك الأذ؟ وهذا أخونا أبو الحارث حاضر، وتستنفيد من المناقشة معه. أقول: يا أبا الحارث! أنا أورد على ابن رشــيد هذا ما أورد، على مسلم، أقبول : هذا الاحتميال الذي أورده على مبيلم أنا أورده عليه، باعتبار أنه تبني مذهب البخاري ، وهو اشتراط اللفاء، فأنا أقسول هذا الاحتمال يرد، ألا يجلوز لرجل أن يكون مسمع من شيخه وثبت لقبازه معه كثيرًا وكشبيرًا جلًّا، ألا يجوز أن يدلم ؟



<sup>•</sup> هو الأوسط، والله أعلم.



يجوز. فما الفرق إذًا بين هذا الطريق ، وذاك الطريق؟ فالاحتمال وارد على المذهبين تمامًا، ولا فرق إطلاقيا، وهذا وجد، وإن كان عندك شيء تطرحه تسمعه ، وعند هذا نتفكر.

قال الوعيد الله : يقول هذا مع نفي التدليس ، وفضيلنكم قلتم بأنه يرد عليه أنه يدلس ، لكنه قال مع نفي التدليس عنه؟

قال الشيق: كيف عرفنا أنه ليس مدلسًا؟

قال ابو عبد الله : لم يثبت أنه بدلس.

قَالَ الشَّيْقُ: بحثنا الآن هل ثبت التقليس أم لا؟

إثبات التدليس أمر واقدمي ، ونفي التدليس أمر عدمي، لا نعلم أنه دنس ، وعدني هذا نمشي؛ لانه صا يجدوز اتهام المسلم بشيء فيه مستمز أو مطعن فيه إلا إذا ثبت ذلك، فأي راو سواء كان يروي عسمن لقيه، ولا يحتسمل أنه دلس، فإن ثبت أنه دلس صار مسدنا، وإذا لم يثبت لم نحكم إذا بنفي سسواء روى عمن عاصره، أو من لقيه، لا فرق بين الامرين .

قال ابو عبد الله : يحتمل أنه دلس أو أرسل؟

فسقال الشبيخ : سواء نريبد أن نقول بحسمل أنه دلس ، أو يحتمل أنه أرسل، هل بالاحتمال بطعن في الراوي الثقة، الراوي الثقة يقول عمن عناصره ، قال فلان. هذا الراوي يروي عن هذا الشيخ بنائعتعتة تقوى احتمال التندليس، كمنا تقول أولا، الأن





صرت تقول الإرسال؟ هذا الاحتمال ما وزنه؟ هل بهذا الاحتمال وجاهة من النظر؟

الآن رفعنا كلمية تدليس، وحل مكانها الإرسيال، مثل هذا الاحتمال من إرسال الراوي المعاصير للراوي عنه ، يرد مثله التدليس من الراوي الذي روئ عن شسيخه الذي عساصره بالعنعنة لقيه وسمع منه ، لكن روئ عنه بالعنعنة .

أنا أريد الصورة السابقة ، كما يحتمل ذلك الإرسال بالنسبة لمن روى عمن عاصره، ولم يثبت لفاؤه كذلك يحتمل التدليس من هذا الراوي الذي روى عمن نقيه ، لكن روى عنه بالعنعنة ألا يحتمل ذاك؟

وقبال الشيخ ما خلاصته : كسما أن الراوي الذي لم يوصف بالتبدليس فعنعنت تحمل على السيماع، كبذلك الراوي الذي لم يوصف بالإرسال عنعنت تحمل على السماع ، ثم قال: وعلى هذا جرى الإمام مسلم ، وجرى جمهور علماه المبلمين.

أنا ذكرت في هذا البحث أن الإمام النووي في صقدصة "مناهبيج مسلم" عِيل إلى منهج الإصام البيخياري ، لكنه في المصطلح. يميل إلى مذهب مسلم عمليًا، لا يمكن الاعتماد إلا على منهج مسلم، إلا إذا ثبت تدليس هذا المعاصر.

قال أبو الحسن: ذكرتم شيخنا لا حفظكم الله لـ في السلسلة



الضعيفة الحديثا ضمن البحث، وفي اعلل ابن أبي حاتم، أنه سأل أباه عن اختلاف الليث ، وشعبة في إسناد هذا الحديث الذي هو موضوع البحث، فقال : ما يقول الليث أصح ؛ لأنه قد تابعه عمرو بن الحارث ، وابن لهيعة، وعمرو والليث كانا يكتبان، وشعبة صاحب حفظ، قلت لأبي: هذا الإسناد عندك صحيح؟ فأل: حسن.

قلت لابي: من ربيعة بن الحارث؟

قال: هو ربيعة بن الحارث بن عبد المطلب.

قلت: ربيعة بن الحارث سمع من الفضل؟ قال: أدركه.

قلت: يحتج بحديث ربيعة بن الحارث؟ قال: حسن، فكررته عليه مرارًا، فلم يزد على قوله: «حسن»، ثم قال: الحجة سفيان وشعبة ثم قرأ أبو الحسن: منا حال ربيعة بن الحارث؟ فأقبول في اعتقادي أن الجواب يمكن استفادته عما سبق نقله عن البخاري، وابن أبي حاتم في ترجمتهما له، وأنهما ثم يذكرا له راويا غير ابن العمياء المجهول، وإن ذكرهما ابن حبان في والتقات، فذلك من نساهله \_ كلما تقدم \_ إلا أنه يشكل عليه جواب أبي حاتم لابنه بأنه حسن الإسناد، وأن هذا الجواب لا يليق من قريب ، ولا من بعيد مع تصريحه بجهالة من ليس له



(١) فعلل الحديث؛ لابن أبي حاتم (١/ ١٣٣) رقم (٣٦٥).

إلا راو واحمد في غالب الاحميمان، ولو كان الراوي عنه ثقمة ، فكيف إذا كان هذا مجهولاً مثل ابن العمياء هذا! فهل يعني هذا التحميمين إذًا أنه وقف له على راو أخمير ، أو رواة أخمرين، فاطمألت نفسه بالضمام ذلك إليه ، فحسن إسناده، أو حَسَن إسناده لتابعسيه، كل ذلك محتمل ، ولكنسي لا أجد الآن ما يؤيد شيئًا منه، نعم ، قد وجدت عند البخاري ما يشبه شيئًا منه، فقد روى التومذي - من طويق أبي بسرة الغفاري عن البراء بن عازب حديثًا استغربه، وقال: مسألت محمدًا، فلم يعرف اسم أبي بسرة الغفاري، ورآه حــسنًا، ووجه الشبه أن أبا بـــرة هذا حــاله كـحال ربيعة بن الحارث، لم يرو عنه غير صفوان بن سليم ، ووثقه ابن حبان والعجلي أيضًا ومع ذلك حسن البخاري حديثه، ثم إن في جواب أبي حاتم لابنه لما سأله عن ربيعة : هل سمع من الفضل؟ فأجاب بقوله: أدركته، ففيه لفتة النظر المهسمة، وهي أن المعاصرة كافية في إثبات الاتصال، ولذلك حسن إسناده جوابًا عن سؤاله؟ يُحتج بحديث ربيعة؟ لكن فسي ذلك كله إشارة قوية إلى أن مرتبة حمديث مسلم دون مرتبة من ثبت لقاؤه لمن يعنعن عنه، وحسينئذ قبلا تعبارض بين هذا ، وبين منا هو منصروف عنه من إعبلاله للأمسانيد بعدم اللقباء بين الراوي المعنعن ، والمعنعن عنه، فبإن الجمع بسين هذا ، وما تقدم : أن يحسمل هذا على الصبحة، لا



<sup>(</sup>١) في السننه؛ (رقم ٥٥٠).



الحسن، وبسهذا يجمع بين قول من اشترط في الاتصال السلقاء كالبخاري، وبين من اكتفى بالمعاصرة كمسلم، فهذا شرط صحة، وذاك شرط كمال؛ ولذلك قال بعضهم: إن الاتصال إنما هو شرط للسخاري في صحيحه دون غيره، ولعله يشهد لهذا تحسين البخاري لحديث أبي بسرة الغفاري المشار إليه آنفًا؛ لائه لم يصرح بالسماع ، ولا اللقاء، وإنما هي المعاصرة، وفي اعتفادي أن هذه تكثر لو تيسر تبعها ، والله أعلم.

ثم قبال أبو الحسين: شبيخنا هنا ـ أيضّبا ـ لكم بعض التعليقات ، نسبال الله أن يعين على نشرها في الرد على المعتدين على السنة ممن ليسموا أهلاً، تقمول في معمرض الرد عليمه: وأما الحجمة عليه فسهى أن أهل الأهواء ، وأعداء السنة قد يتسخذون اشتراط اللقاء سلمًا في الطعن في الاحاديث الصحيحة، حتى ما كان منتفقًا عليه بين الشيخين وغيسرهما، وخاصة إذا قسيل بعدم السسماع بين الراوي والراوي عنه، كمنا نقدم في المشال الأول؛ ولذلك فإنه يجب تبني قول العلماء في : الاكتفاء بالعاصرة ؛ من باب سد الذريعة الذي هو من القواعد المهمة في الشريعة، وما لنا تذهب بعيدًا ، فهـذا الهدام قد استغل هذا الشرط استغملالا سيئا جدًا؛ وتوسع فيه حتى فيسما ثبت فيه اللقاء ، ولم يصرح الراوي بالسماع، وليس مدلسًا، واستغل ذلك أحدهم ، وضعف حديث البخباري عن أبي هربرة مرفسوعًا : الاصبدقك، وهو كنذوب،



أخرجه من طريق ابن سيرين عنه، وأعله بقوله : لعل البخاري ، أو لعل البخاري... فيما لا مجال الآن للرد عليه فيه.

قسال *الشبيخ:* لذلك أنا أريد تبني قسول العلماء في المسألة كحاصل علمي ، ثم سد الذريعة أصل آخر.

101 10 D

س ۱۸ : قال ابو عبدالله ، إن الأمة تلقت صحيح مسلم بالقبول ، مع وجود هذا الشرط في بعض أحاديثه ، هل يصح هذا الجواب؟

المصطلح على مدفعه مدا الجواب صحيح، وأبضاً جمهور علماء المصطلح على مدفعه مسلم، وجمهور المصححين والمخرجين العاديين لا يعرجون إطلاقًا على مذهب البخاري، ثم أضاف أبو الحسن فيما قرأه من خط الشيخ: وإن من لوازم هذا عدم الاعتماد على الاسائيد الصحيحة المعنعة مسطلقًا حتى التي يصححها الذين اشترطوا الغشاء مع السلامة من التدليس، فإنهم لم يشترطوا السماع، وإذا كان المحقق ابن دفيق العبد لما حكى السلامة من التدليس استصعبه جدا، فقال في كتابه القيم \*الاقتراح\* متعقبًا عليه أر معمقبًا عليه: إلا أن الجري عليه في تصرفات المحدثين، وتخريجاتهم صحيم عبير يوجب طرح كثير من الاحاديث التي صححوها؛ إذ يتعذر علينا إثبات مسماع المدلس فيها من شبخه المصححوها؛ إذ يتعذر علينا إثبات مسماع المدلس فيها من شبخه المصححوها؛ إذ يتعذر علينا إثبات مسماع المدلس فيها من شبخه المصححوها؛ إذ يتعذر علينا إثبات مسماع المدلس فيها من شبخه المصحوها؛ إذ يتعذر علينا إثبات مسماع المدلس فيها من شبخه المصحوها؛ إذ يتعذر علينا إثبات مسماع المدلس فيها من شبخه المصحوها؛ إذ يتعذر علينا إثبات مسماع المدلس فيها من شبخه الم



اللهم إلا أن يدعي مدع أن الأولين اطلسعوا على ذلك، ونحن لم تطلع عليه ، وفي ذلك نظر.

قسال الشبيخ العله من أجل تفادي الطرح المذكور جعلوا المدلسين طبقات، منهم من يغتفر ثدلسه لقلته، وتقبل عنعنته، كالشقات الذين في حفظهم ضعف، فهولاء يقبل حديثهم على تفصيل ذكره العلائي في "مراسيله"، ولبيان ذلك ألف الحافظ كتابه اطبقات المدلسين وهو معروف، إذا عرف هذا ، فما عسن أن تكون نسبة الاحاديث الصحيحة التي يطرحها هؤلاء، كثيراً ، وكثيراً جداً، إذا التزموا إعلالها بعدم السماع فضلاً عن غيرها من العلل التي قد يختلقونها ، ويتجاهلون مواقف العلماء غيرها من العلل التي قد يختلقونها ، ويتجاهلون مواقف العلماء منها، وتصحيحهم للأحاديث التي يضعفونها هم بها.

قبال الشيخ: هذه حقيقة؛ لذلك الخلاصة أن مذهب الإمام مسلم همو المذهب الأقوى في التحقيق، وأنه يجوز الاحتجاج بالحديث الذي يُكنفى فيه بالمعاصرة ، لكن اشتراط البخاري بلا شك كما هو مطرد بين العلماء أنه أدق، وحديثه أصح، لكن هذا لا ينفي الصحة عن الحديث المقابل للأصبح كما هو معلوم.

والحقيقة أنه لو ذكبرنا هنا ، وفي أماكن أخبري أن تبني مذهب البخاري حرفيًا أنا أذكبر أنه اهدمًا للبخاري نفسه، فضلاً عن الكتب الاخرى، ويكفي في هذا لبيان الإحداث في الدين،





وفتح باب الهدم للأحاديث الصحبيحة، وعندنا بعض هذه الأمور في هذا البلد فضلاً عن غيره.

فقال أبوعيد الله : وفي مصر وغيرها؟

الفس الأمارة بالسوء تستسهوي، كما يقال: لأن الحقيقة: أن النفس الأمارة بالسوء تستسهوي، كما يقال: لكل جسديد لذة "، النفس الامارة بالسوء تريد أن تظهر أمام الناس أنه هو مسحقق ، وباحث. وليس بمقلد ... إلى أخسره، ولو كان في ذلك خراب البصرة.

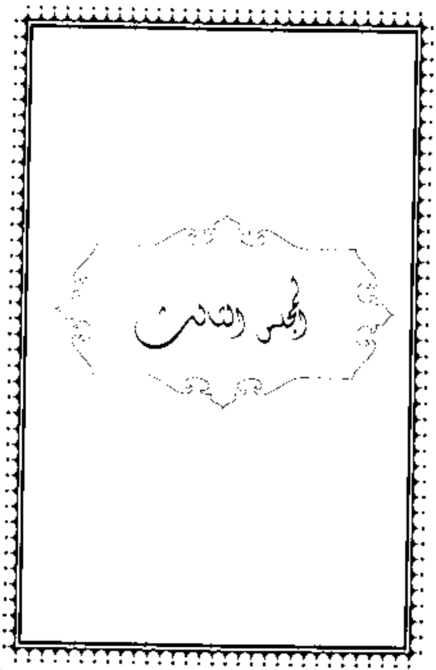
. انتهى الجلس الثاني،















والذي تم تستجيله في يوم الأربعاء ١٩ شبوال سنة ١٩١٨هـ. التاسع عشر من شوال ، سنة سبع عشرة وأربعمانة وأنف للهجرة.

قال أبو عبد الله ،

يسم الله الرحمن الرحيم: الحسمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد.

س ١٩٠٠ قال الإمام مسلم في المقدمة صحيحه الافاط المتفين خديثه بعمد لمثل الزهري في جلالته وكثرة أصحابه الحفاظ المتفين خديثه وحديث غيره أو كمثل هشام بن عروة، فحديثهما عند أهل العلم مبدوط مشترك ،قد نقل أصحابهما عنهما حديثهما على الاتفاق منهم في أكثره ، فيروي عنهما أو عن أحدهما العدد من الحديث عا لا يعرف أحد من أصحابهما ، وليس مما قد شاركهم في السحيح مما عندهم ، فغير جائز قبول حديث هذا الضرب من السحيح عما عندهم ، فغير جائز قبول حديث هذا الضرب من الناس، وقال القدمي في الليزان، عابل تفرد الشقة المشفن يعد صحيحًا غربيًا ، وإن تفرد الصدوق ومن دونه يعد منكرًا، فخرج من هذا بعض الطلبة المشار إليهم في أول جلمة أن تفرد الصدوق بحديث هنو أصل في المباب يعد منكرًا ومردودًا ، نويد جسواب بحديث هنو أصل في المباب يعد منكرًا ومردودًا ، نويد جسواب بحديث عنو أصل في المباب يعد منكرًا ومردودًا ، نويد جسواب بحديث عنو أصل في المباب يعد منكرًا ومردودًا ، نويد جسواب بحديث عنو أصل في المباب يعد منكرًا ومردودًا ، نويد جسواب بحديث عنو أصل في المباب يعد منكرًا ومردودًا ، نويد جسواب بعد منكرًا ومردودًا ، نويد بعد منكرًا بعد منكرًا ومردودًا ، نويد بع

الشيخ:إن كان رأيهم هذا رأيًا لهم غير مستند على ما نقلته عين مسلم فلا شأن لنا فيه؟ لانه من الأراء الفجة







التي تصدر عمن لا عبلم عنده، أما إن كبان هذا التلخبيص هو اعتماد على ما نقلته عن الإمام مسلم، فالإمام مسلم لا يعني هذا الإطلاق ، هو يعني كسما يدل عليه كسلامه الصسريح أنه إذا كان هناك إمام كالسزهري ، وله أصحاب معرفون بكثرة الروابة عنه، ويروون عنه أحاديث صلحيحة ، ثم يأتي راو صدوق يروي عن الإمام الزهري منا لم يروه أولئك الحفاظ الشقات الذين لهم عناية خاصــة بحديــث الزهري والروابة عنه، في هذه الحالة فــقط يرئ الإمام مسلم أن حديث هذا الصدوق يعتبر منكرًا ، في هذه الحالة فقط، وليس فبسما هو من رواية صدوق عن غيسر مثل هذا الإمام الذي ليسي له تلك الشهرة ، وليس له أولئك التلامذة الكثر، فهذا له شأن آخر، وهذا رأيُّ على كل حال ، هو رأي الإمام مسلم ، لكن الخلاصية التي ذكرتهما إن كانت مستنبطة من كبلام الإمام مسلم فسهى من أخطائهم أو من آرائهم المنفصلة عن آراء العلماء واجتهاداتهم ءأظن الفرق بين ما تلوته في كلام الإمام مسلم وبين الخلاصة التي نقلتها عن البعض واضحًا.

المقال أبو عبد الله: أمم . . . .

هامستطرد الشبيخ قبائلاً، لكني أريد أن أقبول: إن هذا الرأي وهو- أعني رأي الإمام مسلم- في نقدي وفي علمي أنه لا يمكن طرده، وإنما أرئ هذا الصدرق بالذات الذي وصفه الإمام مسلم هو على النحو الذي يقول الإمام أبو حائم في بعض المترجمين عنده:



ديكتب حديثه وينظر فيه عني حديث هذا الصدوق بالذات تحت المجهر ، تحت المراقبة والملاحظة ، فقد يلحق بالثابت، وقد يلحق كحا قبال بالمنكر ، أقبول هذا لأن الذي نراه من الحضاظ الذين جاؤوا بعد الإمام مسلم واستفادوا من علمه وعلم أمثاله من كل المتقدمين لا يلتزمون هذا الرأي من هذا الإمام التراما دقيقاً بحيث إنهم كلسا رأوا رجلاً صدوقًا يروي عن إمام كالإمام الزهري يسقطون حديثه، ما تعلم هذا منها للحفاظ المتأخرين ، والذين يسقطون حديثه، ما تعلم هذا منها كلحفاظ المتأخرين ، والذين لهم العناية بتخريج الاحاديث بأسانيد المتقدمين، والحكم عليها بما يلزمها من صحة أو حسن أوضعف " هذا رأيي في هذا الموضوع وخلاصته أن له جانبين :

جانب يتعلق برأي الإمام مسلسم وهو مسلم تارة وغير مسلم تارة ، أما السرأي المحدث هذا فهسر كمسا قلنا في بعض الدروس السابقة يكفي أنه رأى محدث .

أ قبال أبو عسد الله: بقي توجيه كــلام الإمام الذهبي، وهو أن تفرد الصدوق ومن دونه يعد منكرًا.

 <sup>(</sup>١) قال أبو عبد الله : انظر إلى هذا الإمام - أعني شيخنا الألباني - رحمه
 <sup>الله</sup> - كيف يستنبط الاحكام من عممل الحفاظ التأخرين ، وليس
 كالهجتهدين حدثاء الاستان الذين يحتفرونهم ، ويخطئونهم جميمًا ،
 تسأل الله السلامة.







فقال الشيخ هذا هو تلخيص لرأي الإمام ملم.

فقال أبو عبد اللغايعني تابعه في ذلك.

فقال الشيخ أنعم ، لكن من حبث التخريج عمليًا لا يلزم هذا الذهبي أو الحافظ أو العراقي وغيرهم ، والسبب في هذا هو ما يعلم ومنا يقال في بعض المناسبات غير هذه المناسبة ، وهذه حقيقة لا يمكن إنكارها قد ينوجد في المفضول من لا يوجد في الفاضل، وقد يتحفظ الصدوق ما لا يتحفظ الثقة الحافظ، ومن هنا لا يجرز هدم أو إهدار حديث الصندوق مطلقًا ، لكن لا بد من الدقة في الاعتماد أو الثقة بحديث هذا النوع من الصدوق أو عدم الاعتماد أو الثقة بحديث هذا النوع من الصدوق أو عدم الاعتماد عليه.

قال أبو عبد الله: دقة النظر في الحديث .

هقال الشبيخ: هو في متن الحديث أو رواة أخرين أو يدخل في الحديث السنساذ ، والحديث المنكر كل همذا يدخل في هذا المجال.

هقال أبو الحسن: إلى القرائن؟

فأجاب الشيخ: أحم.



وأخبارهم مجموعة ومستحضرة عددهم ، بينما الآن \_ شيخنا \_ كم من الكتب لا تعلم عنها إلا كم من الكتب لا تعلم عنها إلا أخبارا ونقولا وما شابه ذلك؟ فالآن الذي يدعي أنه لا يعوف من تلامية الزهري من رواه عنه ، فيانينا هذا الصدوق أو هذا الشقة المغرب على تلامية الزهري وبالتالي الحكم على الرواية بالشذوذ ، هذا حكم قاصر ؛ لانه ما اطلع على كل الروايات ، فهان قال: قد اطلعت على ما بين يدي ، فنقول : هذا يخالف واقع الإمام مسلم \_ رحمه الله \_ وحاله .

فقال انشيخ ، هذا رأي ـ كما يقولون ـ مبارك ، ويقاس عليه أيضاً من نفس الميدان الذي وقبقت فيه أن هذا الذي يقال فسيه صدوق قد يكون من أصحباب الزهري الملازمين له ، لكن منا عندنا ما يساعدنا على فهم حقيقة أمره.

س ١٠٠ قال أبو عبد الله: ومن الأمثلة التي يضربونها على ما قرروه؛ ما رواه أصحاب السنن من طريق محمد بن عبد الله بن الحسن( الملقب بالنفس الزكية) عن أبي الزناد عن الاعرج عن أبي هريرة عنه مرفوعًا: إذا سجد أحدكم فلا يبرك كما يبوك المبعير ... الحديث، وقالوا: إن محمد بن الحسن هذا ليس له كشير



حديث عن أبي الزناد، وهذه سلسلة من أصح الأسائيد ، ولذلك قال البخاري في ترجمة محمد هذا المذكور: ( لا يتابع عليه) ولا أدري سمع من أبي الزناد أم لا ؟ هندجوايضاحهشاطال؟

حِجْ ١٢٠ طَفَالُ الشَّيْخُ هَذَا الْحَدَيثُ الْحُسَنُ أَرْسُلُهُ اللهُ لَنَا حَجَةً لـُنا عَلَيهِم؛ لأنه داخل في كــلامي السابق تمامًا، ومــثال صادق ، لكن قبل أن نذكر هذا نقول: الإمام البخاري لم يعل هذا الحديث بمذهب الإمسام مسسلم المحكي أنفًا ، وإنمنا أعله بمذهب المتسعلق بالشتراط السلقاء فلم يعله بأن هذا الراوي ليس معروف من تلاملة أبي الزناد في الحديث حسبها فهم من كبلام الإمام مسلم -وإنما أعله بأنه لا يعرف له سماعًا من أبي الزناد ، هذا الإعلال يمشي على مذهب البخاري ، وليس على مذهب مملم ؛ لأننا لا تعلم مذهب مملم. ما رأيه في هذا الراوي الذي هو النفس الزكية أظن لا تعلم رأي الإصام مسلم فسيه ، وفي نسسبة عسلاقت بأبي الزناد، وكمشرة روايتمه عنه أو قلة الرواية عنه، هذا فيسمأ يتمعلق بالإجبابة عن هذا المشال ،أنه ليس لهم حمجمة بالنسميمة لقمول السخاري؛ لأن هذا إعملال على منذهب البخماري في اشتبراط اللقاء، وليس على مــذهب الإمام مــلم المذكور المعــروف آنفًا ، لكن أنا قلت أنفًا: إن هذا السصدوق الذي لا تعرف كشرة روايته عن الإمسام الحافظ الزهسري ، فهنا نقسول الآن كسأبي الزلاد تحن نقبول هذا حجبة لما قلناه آنفًا أن عمل الحيفاظ؛ لا يمشبون ولا



يجرون على الاعسنداد بكلام الإمام مسلم إطلاقياء لاننا نقول أو فيسما أذكــر الآن أن من الذين قووا إسناد هذا الحــديث هو الإمام الَّذِي نَقُولَ دَائِمًا وَأَبِدًا هُوَ الْإِمَامُ حَقًّا فَي عَلْمُ الْحَدَيْثُ الْحَافظُ ابْنُ حجر العسقلاني ، فهو لا شك أنه أدري منا بقيول الإمام مسلم هذا ، وأحفظ له مسنا، وأهضم له منا بكثيسر وكثيسر جدًا ، ومع ذَلُكُ فَقِدُ قُوى هَذَا الْإِسْنَادِ ، فَهُنَهُمَّا أَحَدُ شَيْتِينَ لَا تَالَبُ لِهُمَا ، إما أن يكون المثال ليس له علاقة بكلام الإمام مسلم، أو له علاقة فأيًّا منا كان فنتصحيح أو تحسين - أنا الآن أنردد : هنال حسنه الحَافظ ابن حجـر أم صححه - لكنه قواه ، وأذكـر يقينًا أنه آثرٍ. وفضله علمي حديث أبي داود يروبه عن وائل بن حسجر أن النبي وَلَيْكُونَ وَ كَانَ إِذَا سَجِدَ عَلَىٰ رَكَبَتِهِ ۚ أَي يُؤَثُّرُهُ عَلَى ذَاكَ فَي كَتَابِهِ 'بنوغ المرام بأحساديث الأحكام؛'' فإما أن يكون له عسلاقة بقول مسلم هذا، وحيشة الإمام ابن حجر لم يلتسزم هذا ،والسبب ما ذكرت أنفًا ،وإما لا يكون له علاقة، وهذا الذي أنا أراء، لك يكون حسجية مناعلين هؤلاء المتباخيرين باليس فيقط زمنا ، بل وعلمًا أنهم خالفوا أيضًا من يصبح أن يقال :

وابْنُ السلِسُونِ إذا مسالُرُ فِي فَسرَد

لم يستطع صُولةُ السُّرَلِ القَناعيس



<sup>(</sup>١) قال في بلوغ العوام : وهو أفوى من حديث واثل بن حجر.



شمقال الشيخ: لعله وضح إن شاء الله يا شيخ أحمد.

فقال البوعب الله: واضح ، والحمد لله ، وجزاكم الله خيرًا.

س ٢١، هذا يعصرنا إلى سنؤال اختر ، وهو قبول الأنصة كالبختاري والدارقطني ، وكذلك البزار وغيرهم يتولون في الحديث، فلان لا يتابع عليه ، ويكون ظاهر الاسناد السحة فما هو القول في ذلك ؟

يج ٢٦؛ أنا لا أرى في هذا فرقًا للشرط الذي ذكرته يكون ظاهر الإسناد صحيحًا أو ثابتًا لا أرى فرقًا بين قولهم: (لا ينابع عليه) وبين قولهم: (صحيح غريب) أو (حسن غريب) فهم يعنون فردًا ، يعنون الغرابة، وقد يكون الأمر هذا طبعًا بحناج للنظر في متن الحديث ، قد يكون الأصر أبعد من هذا تكون نظرتهم إلى متن الحديث، قد يكون المعنى صدينكرًا إما بقواعد الشريعة ، أو بأحاديث أخرى ، وتكون هذه النكارة ما هي ظاهرة لكل الناس ، هذا يشبه تمامًا ما يفعله بعض الانصة النقاد، ومن أشهرهم أبو حاتم الرازى .

وقد يسكون قريبًا منه الإمام الدارقطني حسينما يقسولون في الحديث باطل ، وهذا تجده كثيسرًا في كتاب المسيزان، من صنيع



الذهبي نفسته يقولون: حنديث باطل، ومن الناحيـة السندية قد يكون هذا الحديث الذي تسيل ببطلانه لا غبار على الإسناد باكثر من أنه ضعيف بسبب سوء الحفظ ،لكنهم نظروا إلى المعنى ، وأنا الآن بين يدي حينما طرقتم البساب كنت في صدد تخريج حديث مر معي في الملعجم الاوسطة للطيراني ، انظروا هذا النص الذي إذا ما قرأه طائب العلم وعنده ـ كما يقولون اليوم ـ خلفية علمية جيدة لا يشك أن هذا حديث أولاً شيعي ، وحديث باطل ، لكن حينمنا تدرس السند دراسة بدائية ما تجد كنذابًا فيه أو وضياعًا: الحديث عن جماير قال: خطبنا رسول الله ﷺ فــــمعــته ، وهو يقول: ﴿ أَبِهَا النَّاسِ مِنْ الْمُعْصِنَا آهَلِ البِّيتِ حَسْسُوهُ اللَّهِ يَوْمِ القَّيَامَةِ يهـوديًّا ، فقلت : يا رسـول الله! وإن صلى وإن صام ، قال : وإن صلى وإن صاء وزعم أنه مسلم، احتجر بذلك سفك دمه. وأن يؤدي الخزية عن يد وهم صناغرون ، مُثَّل ليُّ أمني في الطين فمر بي أصحاب الرابات ، فاستنففرت لعلى وشيعته،" فرجمعنا إلى المجسمع الزوائدة، فما يقول فسيه اكثر من أنه : فسيه من لم أعرفهم ، أنا بدأت أنتبع رواة الحديث شيخ الطيــراني علي بن مسعيسة الرازي هذا ليس بمتهسم ، بل هو من الحفساظ لكن فيسه ضعف، فيه كلام نسغض الطرف عنه، ثم يقول :حدثنا حرب بن

 <sup>(</sup>١) رواه الطبيراني في •الأوسطة (٢٠٠٤) ، وهمو في •مسجمع الزوائد»
 (٩/ ١٧٢).





حسن الطحان إلى أخر الإسناد لا يسوجد في هذا السند ما يصدق عليه قول الهيشمي: ( قيه من لم أعرفهم) كلهم معروفون ، أعنى كلهم مترجمون ، لكنه الظاهر أنه ما وقف على بعضهم، الشاهد أنا رأيت هذا حسرب بن حسسن الطحمان، أولاً: ابن أبي حماتم يترجمه يقول عن أبيه: ﴿ شَيْخِ، وَلَا يَزْيَدُ، لَكُنَ ذَكُرُهُ ابن حَبَانَ فَي الثقبات، وثم نأتي إلى الشيخ ، وهينا الشاهد : شبيخ الطحان هذا يقول حدثنا حنان بن سندير الصيرفي وجدناه شيبعيًّا، وذكره التجاشي فقبال عنه: كوفي قريب الأمر في الحبديث ، له كتابٌ عامي الروايــة. وحنان بن سدير له كــتاب في ٩ صفــة الجنة؛ أظن هذا الحديث مسنه، القصد أنه بسفدر ما أطلع وأبحست إلى آخره، رأيت هذا الحديث ما هضــمــته إطلاقــا ، قلت: هذا من وضع بعض الشيعة ، رجعت إلى الهيشمي يقول: فيه من لم أعرفهم، إذًا السند فينه شيء ، مع التشبع ظهروا جميعًا منعروفين، لكن بعضهم معروفون بأنهم من الشبيعة ، وليسوا موثقين إلى آخره ، قصدي أن أقول : وقد كــدت أن أخرج من الموضوع أن الشخص الذي لا يقال فسيه: ( لا يتابع عليمه) يكون الغائل كأنه في نفسمه شيء من هذا الحديث ،إما من حيث الإستباد وإما من حميث المنتز، وينظر فيه ، قد يلحق بالصحيح، وقد يلحق بالحسن، أو بما دون ذلك، أشبه منا يكون صنيع الحافظ ابن حجسر في كتاب الالتقريب؛ حينما يقول في بعض الرواة : صدوق ، وفي بعضهم



يقول: صدوق بهم إلى آخره ، فهذه مرحلة بين مرحلتين ، لكن هذه ليست معروفة لدى الآخرين.

قال أبو عبد الله: بين الحسن ، والضعيف.

فقال الشيخ، مر هذا .

ثم استطرد قبائلاً : قد يترجم عند بعيضهم أنه قوي، وقد يترجم عند الأخرين بأنه ليس كفلك، فإذا هذا يكون من الأمور التي تقبل الخلاف ، والاخذ والسرد، وليس فيه رأي قاطع ، هذا الذي أقسمته من قولهم: ( لايتسابع عليمه) إذا لم يكن هناك راو معروف بالضعف .

قال أبو عبد الله : نفهم من هذا أن ما قال فيه بعض الائمة : (لا يتابع عليه) ليس له قاعدة معينة .

قال الشيخ : نعم، هو يشير إلى شيء انقدح في نفس ذلك الإمام الناقد ، وليس لذلك قاعدة مضطردة.

س ١٣٠ قال ابن رجب في شرح العلل : النكارة عند يحيى القطان لا تؤول إلا بمعرفة الحديث من وجه آخر ، وكلام الإمام أحمد قريب من ذلك ، ثم ذكر ابن رجب أمثلة لما استنكراه، وقال : وأمن تصرف الشيخين والاكشرين ، قيدل على خلاف

هذا، وأنَّ ما رواه الثقة عن الثقة إلى منتهاه، وليس له علة فليس بمنكر «هل يظهم من هذا ال يحيى القطان والإمام أحمد عندهما بعض التشدد في هذا الجانب أي في استنكار بعض مرويات الثقات أو الصدوقين أو نحو ذلك؟

ج ٢٢؛ أنا منا عندي رأي في القبطان ، لكن الذي أعسرف والذي عليمه عمل الحفساظ المتقلدمين والمتأخرين همو المذكور في مصطلح الحديث والمنقول عن الإمام الشافعي بالذات: أن الحديث الشاذ ليس أن يروي الثقة ما لم يروه الثقات ، وإنما أن يروي الثقة ما خالف فيه الثقات ، وتذلك فنفسرد الثقة بالحديث يعتبر فردًا ، ولا يعتمبر شمادًا ، فضلاً عن أن يمعتبمر منكرًا ، وبلا شك علم الحديث ، بل كل علم خاضعٌ للبحث والاجتهاد ، كعلم أصول الفقه مثلاً ، وأصول النحير والصرف وغير ذلك ، لا تستطيع أذ نتصور اتفاق العلماء ابتداءً في كل جزء، كبيرًا كان أو صغيرًا ، وإنما يبدأ العلم صغيرًا ، ثم يكبر وينصو ، ويأخذ في التصفية ، والاستنقرار عملي منا هو الأرجح عند العلمناء ، ولا شك أن ما عليه المصطلح اليوم هو علم تحسرر بعد أن مروا بمثل هذه الأطوار التي تعتبر شباذة عما اعتمدوه أخيرًا في منصطلحهم ، فالحديث المنكر هيئا في كلام السقطان وفيما عسزي أيضًا إلى الإمام أحسمه أولأ، تحن لا ندري هل هو يسعني المنكر بالمعنين المستطلح عليسه اليوم ، أي ما رواه الضعيف ، واصطلاح الإمام أحمد أنه يطلق



لفظة المنكر على الحديث الذي تضرد بروايت الضعيف ولو لم يخالف من هو ثقة ، فنحن ما ندري الآن القطان هنا بعني بالمنكر هو هذا الذي رواه الضعيف المنكر فليس ثمة خلاف ، أما إن كان يعني بالمنكر كسما هو ظاهر في السياق وهو ما تفرد به الشقة ، فحيننذ نحن نقول إن الإمام الشافعي يعارض هذا الرأي معارضة صويحة جداً كما أسمعتكم قبوله آنفا، وعلى هذا استقر علم مصطلح الحديث ، كعلم نظري ، وعلى ذلك جرى حضاظ الحديث بتطبيقهم لهذا العلم على الاحاديث تصحيحًا وترجيحًا.

س ٣٦٠ قبال أبو عبد الله : نستطيع أن نقول هذا احتياط زائد من القطان والإمام أحسد، يعني: حين يظهر ذلك في أحاديث حكم عليها بالنكارة ، كحديث الاستخارة مثلاً، وكذلك قوله في حديث المعافي بن عمران أن النبي بين وقت لاهل العراق ذات عرق . . قال: إنه حديث منكر . ونحر ذلك من الاحاديث التي يذكرها بالنكارة ، فتقول : الإمام أحمد عنده احتياط زائد ويراعي ذلك.

خ٩٣٣ قبال الشبيخ : يمكن أن يكون هــذا ، لكن مــا أظنه مطَّردًا عنده ، يمكن أن يكون في بعض الاحــاديث ، وفي بعض الظروف الني مر بها الإمام أحمد ، وكل إمام لا بد أن يمر بأطوار





وأدوار في مسراحل علميه ولا شك ، لكنين نجن على كل حمال تخشى أن يصليب هؤلاء ما أصاب المقلدين الذين كناتوا يحاربون الاتباع، فضلاً عن الاجتهاد من أهل الاجتبهاد، ثم لم يقنعوا بهذا حستى قفزوا من التسقلبد إلى التلفيسق ، إنما فعلوا هذا لانهم وجدوا أن الجمود المذهبي لا يكون سبهًا لحل المشاكل التي تعترض سبيلهم في حياتهم الفكرية والمعيشية ،فأرادوا أن يتوسعوا ، وكان هذا التوسع يتبغي أن يكون بنافس الطريق الذي كانوا من قبل له منكرين ، وهو الاتباع أو الاجتهاد إن كانوا من قبل له منكرين ، وهو الاتباع أو الاجتهاد إن كــانوا من أهل الاجتهاد ، فنحن الآن لا تريد أن يصيبنا ما أصاب هؤلاء . الآن نسقفز عما عليه علماء المسلمين في علم المصطلح سواءً أصولاً أو فروعًا إلى أن نأخذ من هـُـهـُنا و هــُــهـُنا ، وثلقَق مذهبًا جديدًا لا يقــول به إمام من أثمة المسلمين في القرن المعاصر الآن وهم علماء ، أما الجهلة فشأنهم في التلفيق الفقهي شأن هؤلاء في التلفيق الحديثي ، كلما حلا لهم ارأي ، وزيّن لهم الشبطان أن يظهروا به بين الناس كمعلماء ونقاد وغير مقلدين وحقيـقة أمرهم أنهم من الملفشين ، هم لنقلون قولاً من هنا وقولاً من هشهنا ، ثم لا تجد لهم مذهبًا ينطلقون ويمشون علب في تخريجاتهم ، بل هم حياري. هذا ما يسدو لي والله أعلم بالنبية لهذا البؤال

قال أبوعيد الله : جزاكم الله خيرًا.





قال أبو العسن على العلبي: حقيقة شبيخنا هذه اللفتة التي تفضلتم بنها أنا فينما أحسب أنها كاصل فقط تنكفي لهدم كل أقوالهم ؛ لأنهم شبخنا قد بجدون للمنتقدمين كلامًا في الحديث الحسن ، وقد يجدون كلامًا في التندليس ، ولكن هناك أبوابا كثيرة في علم المصطلح لا يجدون فينها هذا التقصيل ، فيضطروا أن يأخذوا كنلام الحنافظ ابن حنجر وابن الصنلاح والخطبب البغدادي والحاكم، فهم لا إلى هؤلاء ولا إلى هؤلاء ، وهو الذي أشرتم إليه منحفظكم الله ما بأنه التلقيق بعينه ، نسأل الله العافية .

فقال أبوعبد الله : أما بالنبة لكونهم لا يجدون لهم منهجًا في التخريج فهر أمر واقع فعلاً، فإن بعضهم أحجم عن التخريج حتى لا يتناقض.

طفقال أبو الحسن على الحلبي : هذه فضيحة ، وقديمًا قبل: العلم فضاح لغير أهله

طقال الشيخ : الله أكبر، هذا صحيح .

س ٢٤، قبال أبو عبيد الله : وعما يلتحق بذلك قرئهم في مسألة الحديث الحسسن بمجمسوع طرقه ، يقسولون: إذا كان كسلام الإمام مسلم والذهبي في الصلدوق أنه إذا تفسره كسان منكراً ، فكيف







بالضعليف ينفرد فلا شك في شدة الكارته ، كيف يكون منكرًا، ويحتج به بعد ذلك أو يقوئ من طريق أخر ، وهو منكر أيضًا؟

خي ١٤٤ هي النسبية : لقد ذكرتني الآن بهاعادتك لذكر المذهبي، فلو أننا رجعنا إلى مقدمة الميزان، له، لننظر ماذا يحكم على من يقول فيه: اصدوق، ؟ هل يلحق حديثه بالمنكر والمردود أو يلحقه بمن كان حسن الحديث ؟ لا شك أن الأسر هو هذا الاخير ، فلذلك كلمة الصدوق، هذه يجب أن تقسر الآن على ضوء ما استقر عليه علماء الحديث في مصطلحهم ، وليس على أراء خاصة ، ربما تكون هذه الآراء في أحاديث خاصة وجنزئية بعينها فجعلوها قاعدة علمية .

طقال أبو الحسن، شيخنا تأكيدًا لما تفضلتم به فإن المليباري في كتاب «الموازنة بين منهج المستشدمين والمتأخرين في تصحيح الاحاديث، بنين كتابه على هذا الاصل، لا يوجد عنده أكثر من مثالين : أحدهما حديث أبي هريرة ، والآخر حديث معاذ أظن في الجمع بين الصلاتين فقط ، قد يدافع ويقول : عندي أمثلة أخرى . . . . لكن هذه في الحقيقة مدافعة عن جهل كيف يقوم منهج على مثالين أو عشرة أو عشرين؟

فقال الشيخ، حديث معاذ ، ما هو؟.

فقال أبو عبد الله : في الجمع في السفر لما قالوا عليه علامة







أحصد ويحيى بن معين وأبي بكر بن أبي شيبة وعد سبعة من الثقات ، فالحاكم يقبول: إن هؤلاء رووه عنه تعجبًا، كيف يكون بهذا الإسناد الذي رجباله كلهم أثمة ثقبات، والحديث يرونه منكرًا؟ حسنى قال الحاكم : فظرت فيه فبإذا الحديث مبوضوع ، والبخباري قال:إن قتيبة سمع هذا الحمديث مع خالد المدائني ، وخالد بدخل الحديث على الشيوخ.

القال الشيخ ؛ هل وجدت في ترجمة قتيبة بن سعيد أنه كان يدخل عليه الحديث ؟

القال أبو عبد الله: الم أجل.

هَمَالِ الشَّمِينُ: أَمَا أَذَكُو أَنْ هَذَا الْحَدَيثُ فِي المُوطأً.

هل فيصا علمتم أو فيما تستحضيرون أن قتيبة تفرد بهذا الحديث؟

فقال أبو عبد الله : الإستاد كله إلى آخره ما رواه غير قتيبة.

القال أبو العسل على العليم: شيخنا! ابن القيم هنا يقول: وكان من هديه الله إذا ارتحل قبل أن تزيغ الشمس أخر الظهر إلى وقت العصر، ثم نزل فجمع بينهما، فإن زالت الشمس قبل أن يرتحل صلى الظهر ،ثم ركب. وكان إذا أعجله السير أخر المغرب حتى يجمع بينه وبين العشاء في وقت العشاء. وقد رُوي عنه في غزوة تبوك أنه إذا زاغت الشمس قبل أن يرتحل جمع بين



الألوكة

الظهر والعصر، وإذا ارتحل قبل أن تزييخ الشمس أخر الظهر حتى ينزل العصراء فينصليهما جميعًا ، وكمذلك في المغرب والعشاء ، لكن اختلف في هذا الحديث نمن مصحح له ،ومن منحسِّن ، ومن قادح فید، وجعله موضــوعًا ،كاخاكم ، وإسناده على شرط الصحيح ، لكن رمي بعلة عجيسة، قال الحاكم : حدثنا أبو بكر أبن محمد بن أحمد بن بالويه، حدثنا موسى بن هارون، حدثنا فتبيبة بن سنعيد، حندثنا الليث بن سعد ، حندثنا يزيد بن أبي حبيب، عن أبي الطفيل ، عن منعاذ بن جبل: أن النبي ﷺ كان في غزوة تبوك إذا ارتحل قبل أن تزيغ الشمس ... وذكر الحديث. قال الحماكم: هذا الحديث رواته أشمة ثقات ، وهو شماذ الإسناد والمتنى، ثم لا أعسرف له علة نعلَّه بهما ، فلو كمان الحمديث عن الليث عن أبي الزبير عن أبي الطفسيل لعللنا به الحديث، ولو كان عن يزيد بن أبن حبيب عن أبي الطفيل لعلننا به ، فلمنا لم نجد له العلتين خرج عن أن يكون معلمولاً، ثمَّ نظرنا ، فلم نجد ليزيد ابن أبي حبسيب عن أبي الطفيل رواية، ولا وجندنا هذا المتن بهذه السياقة عن أحد من أصحاب أبي الطفيل، ولا عن أحد بمن روي عن معناذ بن جبل غبر أبي الطنفيل ، فقلنا الحديث شناذ، وقد حدثوا عن أبي العباس الثقفي قال : كان قستيبة بن سعبيد يقول على هذا الحديث عسلامية أحميد بن حنبيل، وعلي بن المديني، ويحيى بن معين ، وأبي بكر بن أبي شيبة ، وأبي خسيثمة حتى عد





قتيبةُ سبعة من أثملة الحديث كنبوا عنه هذا الحنديث ، وأثمة الحديث إنما سمعوه من قتيسة تعجبًا من إسناده ومتنه، ثم لم يبلغنا عن أحبد منهم أنه ذكبر للحبديث علة ، ثم قبال : فنظرنا فبإذا الحديث موضوع، وقتليمة ثقة سأمون ، ثم ذكر بإسناده إلى البخاري قال: قلت للقتية بن سعيله مع من كتبت عن اللبث بن سعد حديث يزيد بن أبي حبيب عن أبي الطفيل قال: كتبته مع خالد بن القاسم أبي الهيثم المدانتي، قسال البخاري : وكان خالد المدانتي يدخل الاحاديث على الشيوخ ، قال ابن القيم : وحكمه بالوضع على هذا الحديث غير مسلم ، فإن أبا داود رواه عن يزيد امن خالك بن عبد الله بن موهب الرملي، حدثنا المفضل بن فضالة عن الليث بن سعد عن هشام بين سعد عن أبي الزبير ، عن أبي الطفيل، عن معاذ، فذكره، فهذا المفضل قد تابع قديبة ، وإن كان قتيبة أجل من المفضل وأحفظ ، لكن زال تفرد قتيبة به ، ثم إن قتسيبة صمرح بالسماع ، فقال حمدثنا ، ولم يعنعن ، فكيف يقلدح في سمياعه مع أنه بالمكان الذي جعله الله به من الأسانة والحفظ والثقبة والعدائة ، وقد روئ إسحماق بن راهويه، حدثنا شبابة، حدثنا الليث، عن عقيل، عن ابن شهاب، عن أنس: أن رسيول الله ﷺ "كان إذا كيان في سفير فزالت الشيمس صلى الظهـر، ثم ارتحل\*، وهذا إسنادٌ كما ترى، وشبــابة هو شبابة بن سوار الثقة المتفق على الاحتجاج بحديثه ، وقا. روى أم مسلم في



www.alukah.n

اصحيحه عن الليث بن سعد ،فهذا الإسناد على شرط الشيخين، وأقل درجاته أن يكون مقويًا لحديث معاذ ، وأصله في الصحيحين ، ولكن ليس فيه جمع التقديم ، ثم قال أبو داود إلى آخر الكلام . هما رأيكم شيخنا؟

أرئ أنه لم يتفرد قتيمية ، وانتهت المشكلة . وأنا أتعجب من الحاكم المتساهل الذي حشا مستدركه بأنواع من الاحاديث الضعيفة والمنكرة والموضوعة كيف يتهم الشقة بأنه انطلى عليه هذا الحديث الموضوع ؟ شمقال الشيخ: وغاية ما علل به علنان: الأولى: تفرد قتيبة به أو وهمه فيه. والأخرى: عنعنة يزيد بن أبي حبيب.

هل يزيد بن أبي حبيب مذكور في المدلسين ؟ في علمي لا، والجواب عن الأولى أن قسيبة ثقبة ثبت ، كما يقول الحيافظ فلا يضره تفرده، كما هو مقبرر في علم الحديث ، أما الوهم فمردود أو لا دليل عليه إلا الظن ٥ والظن لا يغني من الحق شيئًا ٥ ولا يرد به حمديث الشقة، فلو فستح الباب لم يسلم لذا حديث من الاحاديث الغبريبة المفردة ، والجواب عن العلة الاخرى وهو أن يزيد بن أبي حبيب غير معروف بالتدليس ، وقد أدرك أبا الطفيل يزيد بن أبي حبيب غير معروف بالتدليس ، وقد أدرك أبا الطفيل الطفيل منه مناه ولد سمنة ٥٦ ومات سمنة ١٢٨ هـ ، وتوفي أبو الطفيل سنة ، نعم! خولف قديبة في إسمنادة، فقال أبو داود : حدثنا المفضل بن فسفالة والليث بن سمعد عن هشام بن مسعد عن أبي



الزبير عن أبي الطفيل ، ومن طريق أبي داود رواه الدارقطني وكذا البيهةي ، لكنه قال عن الليث بن سعد لعل الليث شيخ المفضل، وإنما هو قرينه ، وكسلاهما شيخ الرملي ، واغتسر بذلك ابن القيم في "الزاده ، فقال: فهمذا قد تابع قنيبة، وإن كان قمتية أجل من المفضل ، وأحفظ ولكن زال تفرد قنيمة به ، فالمصواب أن الذي تابع قتبية هو الرملي لكن خمالفه في إسناده، فمقال : الليث عن تابع قتبية هو الرملي لكن خمالفه في إسناده، فمقال : الليث عن المغمل بن سعد عن أبي الطفيل ، فإما أن يصار إلى الجمع فيقال لليث بن سعد فيه إسنادان عن أبي الطفيل روى عنه الجمع فيقال لليث بن سعد فيه إسنادان عن أبي الطفيل روى عنه أحدهما قتبية، والآخر الرملي ولهذا أمثلة كثيرة في الاسانيد ، قحا هو معروف عند المشتغلين بهذا العلم الشريف.

وإما أن يصار إلى الترجيح، فيقال قتيبة أجل وأحفظ من الرملي وروايت أصح، والجسمع عندي أولسن، لانه لا يلزم منه تخطئة الشقة بدون حجة، لا سيما ولرواية أبي الزبير عن أبي الطفيل أصل أصيل في مسوطا مالك عن أبي الزبير المكي عن أبي الطفيل عسامر إلى آخره، ومن طريق مالك أخرجه مسلم وأبو داود والنسائي والدارمي والبيهقي وأحسد وأخوجه مسلم وابن ماجه والطيالسي وأحمد من طرق أخرى عن أبي الزبير به ماجه والطيالسي وأحمد من طرق أخرى عن أبي الزبير به وصرح في بعضها بالتحديث ، وزاد مسلم والطيالسي وأحمد في روايته : قلت : ما حمله على ذلك ؟ قال: أود الا بحرج امته.



Sir Maille

جُمع التقديم الوارد في حديث قتيبة ، ولا يضره ذلك لما تقرر من أن زيادة الشقة مقبولة ، لا سبما ولم يتفرد به ، بل تابعه الرملي، وإن خالفه في إسناده كسما سبق، ولعل لهمذه الزيادة شاهدًا قويًا في بعض طرق حديث أنس الآتي بعده ، وللحديث شاهد من رواية ابن عباس قبال إلى آخره ، وأخسرجه الشافعي . . . وهو شاهد لحديث معاذ من رواية قتيبة تدل على حفظه وقوة حديثه "؛ لذلك فمن أعجب ما يقال أن يتشدد المشاهل.

قدال أبو الحسد : لعله تابع أبا يعلمن الخليلي في مسألة الشاذ؛ لأنبه ذكر أنه على منهجه وخالف المشافعي في تسعريف الشاذ؟

**القال الشيخ : ل**يس العمل على هذا .

ء ائتهى المجلس الثالث،

<sup>(</sup>١) قرأ هذا الشيخ من الإرواء؛ (٣/ ٢٨-٣٣) رقم(٥٧٨) بتصرف.

















وقد تم تسجيل هذا المجلس يوم السبت الثاني والعشرين من شهر شوال سنة سبع عشرة وأربعمانة وألف للهجرة .

سنه؛ شيخنا قد اتسهينا في المجلس السابق من الكلام على كلام مسلم عندما ينفسره راوٍ ليس بالمشهور عن راوٍ مكثمر له أصحاب كشيرون ، فمسلم يقول: إنه غير جاشز قبول رواية هذا الصنف، والذهبي يقول :إن تفسره الصدوق ومن دونه يعد منكرًا فتسقضلتم بسيان أن هذا الكلام له وجسهان لمن احستج به على رد رواية الصدوق إذا انفرد.

اللوجية الأولى: أنه ليس لهم في عمومية حجة حيث إن هذا خاص بالمكثرين .

الوجه الثاني: أن هذا أمر من الناحية العملية غير مسلم ، فإن مثل هذا ينظر فيه بعني يحتاج إلى القرائن، والممارس يحكم على رواية ذاك الراوي بما يستحق ، هذا منا استفدناه منكم ويؤيد ما ذهبتم إليه قول اللهبي في الموقظة ، وقد يعد تفود الصدوق منكراً. و(قد) تفيد التنقليل ، فقي شيء ، وهو أن هؤلاء الطلبة يقولون: إذا كان تفرد الصدوق منكراً ، فسما بالنا يتفرد الضعيف يقولون: إذا كان تفرد الصدوق منكراً ، فسما بالنا يتفرد الضعيف ويحكمون عملى كل رواية وحمدها بالنكارة ، فسملا يحكمون بالمجموع ، بمعنى ممثلاً لو أن راويًا ضعيفًا انفرد عن الزهري في بالمجموع ، بمعنى ممثلاً لو أن راويًا ضعيفًا انفرد عن الزهري في رواية تعد روايته منكرة ، وإذا جاء من وجه آخر كذلك من رواية

ضعيف تعد منكرة هي الأخرى ، فلا يتقوى هذا الحديث بمجموع الطرق وإن كثرت .

طنريد من طضيلتكم بيان هذا الأمر؛ لأن هذا قد التبس على بعض الطلبة وتبُسوا به على المبتدئين. وجزاكم الله خيرا.

🤝 ۲۵: لكن فولهم في هذه الحسطيلة في النهاية لا يتشفوي الحديث بكثرة الطرق ، هل يعنون بالصدوق الذي ذكره الإمام مسلم في الكلام السابق والذي لخصته أنفًا أم في كل صدوق، إن كانوا يعنون الكليبة فقد فصلتاها فيما سبيق ، وإن كانوا يعنون الضعيف الذي ليس بمثابة ذاك الصدوق الذي عناه الإمام مسلمء وإنما هو ضمعيف مطلقًا ، بمعنى ليس يخالف الشميوخ الشقات المتخصصين بالرواية عن الإمام ، وإنما هو رجلٌ عبادي ، لكنه ليس له هذه الخنصوصية التي أشبار إليهما الإمام مسلم، فهمو ضعيف مطلقًا ، فإذا كان الأمر كسذلك فهذه التيجة التي وصلوا إليها ما هو دليلهم على ذلك أي أن حديث الضبعيف زائد الضعيف زائد الضعيف الذي لم يتهم في روايته لا يعطي الحديث قوة هذه الحصيلة منا هي حجتهم؟ فما تشبيثوا به من قول الإمام مسلم على ما قبه من إطلاق الذي فيه ذاك النظر فهو لا يعني هذه الحصيلة وهذه النتيسجة التي انتهوا إليها ، فسما ظهر لي إطلاقًا أن هناك ارتباطًا بين هــذه المقدمة والمؤخــرة، بين الدليل والدعوي ، ولعل كلامي هذا ظاهرٌ لديك.



فقال أبو عبد الله : أبيم .

فاستطره الشيخة اللا: نحن نقول زيد عند مسلم صدوق، لكنه بخالف الشيوخ الذين رووا عن السزهري ذاك الحديث الذي تفرد به ذلك الصدوق نقول هذا صدوق رقم واحد، وعندنا صدوق رقم اثنين، ورقم ثلاثة، هؤلاء الشلائة فأكثر اتفقوا على رواية حديث عن الزهري، والشيوخ الآخرون ما بلغنا عنهم أنهم رووه عن الزهري فهل تكون الحصيلة هل ثلاثة يساوي واحد وواحد يساوي ثلاثة؟

قال أبو عبد الله : الأ.

فقال الشيخ، إذا معنى كلامهم لا ؛ لذلك أنا أنساءل من أين أخذوا هذه الحصيلة وهذه النيجة ؟ أنا قلت هذا المثال الذي أتبت به أخيراً هو فقط ليسان أنهم تفزوا في الدعوى. هذا المثال أردنا به التقسريب، هذا دعه جانبًا ، الآن الضعيف الذي هو ليس بمثابة هذا الصدوق إذا جاء ضعيف أخر وضعيف آخر هذه المجموعة من الضعفاء لماذا يقولون لا يتقوى الحديث بطرقه هذه الثلاث؟ ما هي حسجتهم ما عملاقة هذه الحسسبلة بكلام الإمام مسلم في صحيحه؟







س ۱۲ مران أو و عرب الله دادا جاء حديث من طريق تقره ابن تهيمة الزهري ، دم جاء شعيف اخر رواه عن هشام بن عروة بطريق أخر إلى الخرم فهؤلاء ما تتابعوا إنما هي شواهد . فهنا يتعاملون مع كل طريق وحده . وهو ان هذا القبعيف انظره عن الزهري ويعبد انظراده منكرا . والذي انظره عب هشام بن عروة بعد منكرا ، وهكذا . والحصيلة أن كل والذي انظره در ذاره بن

جبي ٢٦ هذال الشيخ : الآن كأنه ظهر شيء عندما أنيت بمثال هشام بن عروة تعني أن هشام بن عروة أيضًا له من التلامذة المشهورين الثقات، وضع شيء كان خافيًا ، يعني هؤلاء أن الزهري يقابله مثلاً في العلم والحفظ والشهرة هشام بن عروة ، وهناك أيضًا مثل معيد بن المسيب له رواة ثقات كثيرون جلاء فهذه الطرق الثلاث عن هؤلاء المشاهير الحفاظ ، هؤلاء لهم تلامذة مختصون بهم رووا حديثًا ما، فجاء صدوق عن الزهري، وصدوق عن هشام ، وصدوق عن مسعيد بن المسيب هؤلاء الصدوقون الشلائة رووا حديثًا واحدًا لم يروه أولئك الثقات عن الشيرخ الشلائة هذا هو المقصود ؟ فقال أبو عبد الله: نعم، هذا الشيوخ المقصود .

اختال انشيخ، نحن بالنسبة لما سبق من الجواب في الجملسة
 السابقة جوابنا واضع جداً . ذلك أننا لا نستطيع أن نثبت بطريقة
 أو بأخرى أن هؤلاء المختصين بهؤلاء الحفاظ أحسوا حفظا كل



حديث هؤلاء الحيفاظ الثلاثة فلعلك تذكير أننا قلنا إنه يوجد في المفضول ما لا يوجد في الفاضل.

فقال أبو عبد الله أمم.

هقال الشيخ فيمكن أن يكون أحمد هؤلاء الصدوقين حفظ عن الشيخ المشهور ما لم يحفظه المتخصصون والملتصقون به حفظا وعناية، هذا جوابنا نحن بالنسبة لما فصلناه سابقًا أما بالنسبة لنا، فنقول: الآن أنا أرئ أنهم (وأرجو الانتساء) خلو بالهم عن العلم النافع الذي يشغل بالهم أخذوا يبحثون في المسائل التي أحسن ما يقال فيها إنها نادرة ، هذا إن لم نقل إنها غير موجودة.

قلمت: هذا جوابنا بالنسبة للتفاصيل الذي كنا قدمناه سابقًا. أما بالنسبة إليهم أنا أرى الآن بأنهم يبحشون الأن في أمور فظرية غير عسلمية ، هل وتفاوا على رواية تفرد بها مثل هؤلاء الحفاظ الثلاثة في المثال السابق : الزهري ، هشام بن عروة ، سعيد بن المسيب والتلاملة الملتصفين بهم ، والذي أردت أن أفوله هل وجدوا حديثًا بصدق عليه هذا البحث يعني حديثًا رواه ثلاثة من الصدوقين عن ثلاثة من حفاظ المسلمين مخالفين في ذلك التلامذة الملتصفين بالحفاظ الثلاثة.

اضطروا أن يقبولوا إنه: هيذا حيديث منكر، هل وجيدوا مثالاً. أو هو الفراغ الذهنسي والعلمي عما ينقع الناس من العلوم







التي ورئها الخلف عن السلف؟ هذا سؤال كما يقولون اليوم يطرح نفسه لعلك أنت تسذكر هذا ، فيإن كنت لم تسمع منهم مشالا فطالبهم بالمثال، وحينئذ نقول لسهم إذا وقف الامر من المناقشة والمخالفة عند هذا المثال فيسارك الله لكم في اجتهادكم ، لكن أنا حنى الآن وإن كنت نبيا وبلغت من الكبر عنيًا ، لا أذكر أنه مر معي مشال من هذا النوع إطلاقًا ، ولذلك فهر في ظني خيال ، قد يكون ليس خيالاً بالنبة لغيري، أما هو بالنسبة لي خيال، نكن ينه في أن يطالبوا ليس بمثال بل وبأمثلة ؛ لأن القاعدة لا تشت بمجرد مثال واحد.

#### ₽ ± ±

س۱۲۷ قبال أبو عليه الله أحسد، بقي شيء عندهم وهو أنهم لا يقطون على هذه الصورة ، وإنما جعلوها أصلا يبنون عليه أن كل ما تضرد به الضعيف بعد منكراً حتى لو كان عن غير الشاهير،

حج ۲۷، فقال الشيخ ، هذا الذي فهمته من قبل حين قلت: ما صلة هذه النتياجة بالمقدمة إلا بعد أن أوضحت في المشال الثاني هشام بن عروة.

فقال أبو عبد الله: أيس.

فقال الشيخ: لكن مبحان الله الكلام الأول كان في محله





من حيث إنهم يرمون إلى هذه النتيجة ، لا يقفون عند هذه الصورة التي تحدث عنها الإصام مسلم، وحبشة فهم بخالفون فاعدة علماء الحديث أن الحديث الضعيف يتقوى بكثرة الطرق ما لم يئت ضعفه، حيئة الرد عليهم واضح جداً، وقدوي جداً، وخلاصة ذلك أنهم يريدون أن يضعوا قاعدة علمية جديدة، وفي ذلك كما قلنا في بعض ما مضى يهدمون السنة؛ لان هؤلاء أولاء فلبة ناشئون.

وثانيسا: ما هم من العلماء المتمكنين في علوم الشريعة بالفقه، وبالتفسيسر وما شابه ذلك، ولا طال بهم العمسر حنى بتمكنوا من أن يضعوا قبواعد أقباموها على دراستهم العسلية للحديث النبوي الشيريف ،كما فعل العلماء السابقون ؛ ولذلك فيهم يختطفون من هنهنا رأيًا شاذًا ، وينشيرونه على الناسر، بخالفون ما عليه كل الناس الذين يعتمد عليهم في هذا العنم، ولهذا فهم يتقدمون ببعض النماذج من المخالفات ، ويكون حصيلة ذلك هدم علم الحديث ومنصطلع الحديث ، وبالتالي يصبح الحديث ، وبالتالي يصبح الحديث النبوي لا نظام له تصحيحًا وتضعيفًا.

فقال الشيخ: يردُّ على هذا ""حسديث: "إثما الأحسمال بالنبات»

<sup>(</sup>١) يعني علن الإطلاق الذي في كلام الإمام مسلم رحمه الله تعالمن.







فقال أبو العسن با شيخنا الحديث : الإنما الأعمال بالنيات. تفرد به محمد بن إبراهيم النيمي ، ويحيى بن سعيد ، وكذلك هذا أول حديث، وأخر حديث للبخاري: هو حديث أبي هريرة: اكلمتان خفيفتان على اللمان تقيلتان في المبزان حبيبتان إلى الرحمن سبحان الله ويحمده (١)

يقول الحافظ ابن حجر في «شرحه»: وأخرجه أحمد وسلم والترمذي والنسائي وابن ماجه وابن حبان كلهم من طريق محمد ابن فضيل ... وقال: وقال الترمذي: حديث حسن غريب في نظري، وقال: وجه الغرابة فيه ما ذكرته من تفرد محمد بن فضيل وشيخه وشيخ شبخه وصحابيه، ثم قال أبو الحسن علي الحلبي : فهذه تفردات كلها.

وأبو هريرة رضي الله تعمالي.عنه له مسن التلاسيمة من هو أعظم رواية من أبي زرعة ، وأيضًا لأبي زرعة من التلامسية من هو أعظم من عمارة بن القعقاع ولعمارة غير محمد بن فضيل.

فقال الشيخ هذا إبراد قوي، وهذا يدل على أن العمل ليس على هذا التفصيل الدقيق، لكن الأن بعد هذا الرضوح يصح أن نقول: "يحتج بحديثه"، لكن لا يكون في المرتبة العليا من الحديث.



<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۷۵۹۳).



طقال أبو الحسن : من رآهم أخونا أبو عبد الله يخصون ذلك برواية الصدوق، لكسن رأينا أناسًا على غيسر ذلك، يعني بإطلاق إذا رأوا حديثًا صحيح السند ولكن لم يعسجهم قالوا: أبن تلاميذ أبي هريرة؟

غقال الشيخ : هذا حسان عبد المنان منهم.

فققال أبو الحسن : منهم نعم، بدون تفريق من ٥ صدوق، ومن ٥ ثقة» .

. . .

سر ٢٨، قسال ابن رجب الحبلي في اشترح التعلل ازوى اصحاب الأعتش مثل وكيع ، وعيسين بن يونس، وعلي بن مسلم، وعبد الواحد بن زياد ، وغيرهم عن الاعتش عن إبراهيم عن علقمة عن عبد الله أنه كان مع النبي على في حرث المدينة، فمر نقر من اليهود .فألوه عن الروح من المديث ، وخالفهم ابن إدريس فرواه عن الاعتشى عن عبد الله بن مرة عن مسروق عن عبد الله ، ولم يتابع على من الوجهين ، وقال الدارقطني العلهما الاعتش ، وخرجه مسلم من الوجهين ، وقال الدارقطني العلهما محفوظان ، وابن إدريس من الأثبات، ولم يتابع على هذا القول .







# ضروريا أن ترجح رواية الأكثرين على رواية الواحد تبعا للقرائن؟

ج ٢٨٪ فأجاب الشيخ ، القاعدة في الحديث الشاذ معروفة طبعًا إذا لم يتبسر التوفيق بين الروايتين ، كمثل ما هو الآن هنا أنه تفرد ابن إدريس برواية الحديث عن الأعمش، هذا لا يعني أنه لا يمكن أن يكون للأعمش أكثر من شبيخ، فإذا كان هذا الراوي ثقة يعني لا يعرف عنه ضمعف في ذاكرته وفي حمفظه ، فيممكن أن يجمع كما ذهب إليه جماعة، وأن يصححوا الروايتين ، وأن يقال كما قال الدارقطني : كـــلاهما مــحفوظ، لكن أحــيانًا المجمــوعة من المعلومات القبائمة في ذهن الباحث والدارس والحافظ لا تسماعده على القول بمثل هذا الجمع، حين ذاك لا يسعه إلا أن بذهب إلى الحديث الشاذ ، ويقلول هذا الثقة شذ عن رواية الجلماعة ، لكن هذا حبشما تضيق طرق الجممع بين الروابتين المختلفستين ظاهراً ، هذا الذي يبدو، وهذا أمسر واضح في مِعالجة علمساء الحديث في تخريجهم للاحاديث التي يوجد فيها شيء من مثل هذا الخلاف ، الامر كما هو في كثير من المسائل مع الاسف ما بين إضراط وتفريط، ولعلكم تعلمنون أن مذهب أصنول الفنقه أنه يؤخنذ بحديث الشقة مطلقًا ، ولو خالف النقيات ،وآخرون برفيضونه: مطلقًا، والعدل والوسط هو أن يقيال إذا ضاقت طرق الجميع، حينئذ ينسب إلى الشذوذ والمخالفة وهذا من هذا القبيل ```.

<sup>(</sup>١) هذا بيان شيخنا ـ رحمه الله ـ في مسألة إعلال الأحاديث، وهو بيان =





طقال أبو الحسن على الحلبي : شيخنا ! قولكم: إذا ضاقت طرق الجمع لا تقصدون فقط السند، وإنما السند والمتن؟

فقمال الشيخ: بلا شك، هذا ويحضرني مثال منهم جدًا، وهو أيضًا يسعود بالنقض إلى مطلق كبلام الإمام مسلم حديث: "يدخل الجنة من أمشي سبعلون ألفًا بغيم حساب ولا علماب، وجوههم كالقمر ليلة البدرة في القصة المعروفة لما خرج عليسهم وقبال : اهم الذين لا يستبرقبون ، ولا يكتبوون ، ولا يتطيرون ، وعلى ربسهم ينوكلون اللي آخر الحديث ، فسأما الإمام مسلم فروي عن شيخه سعيد بن منصور صاحب السنن قال: الاهم الذبن لا يرقون ولا يسترقون؛ فزاد الا يرقون؛ ، منا نظرنا إلى تاحيتين ، نظرنا إلى السند تفرد سعسيد عن كل الأسانيد المرجودة في صحيح مسلم ، فضلاً عن البخاري فضلاً عن بعض الشواهد التي أحدها عن ابن مسعود في امستندرك الحاكم، ، وبإسمناه قوي ، كل هذه النظرق تقول اللذين لا يسترقون، فسعيد بن منصور الذي هو شيخ الإمام مسلم. زاد ، وقال : " هم الذين لا

<sup>=</sup> عالم متسرس، وليس كما وصفه بعضهم بالتساهل لكونه لا يلتفت إلى أوجه إعلال الاحاديث ، ونحن لا ندعي العصمة للشيخ ـ رحمه الله ـ ولكنه كغيره من أهل العلم يصيب وبخطا ، وحسبه أن صوابه أكثر من خطته، وحكم على الاحاديث للمقلد أولى من حكم غيره من طلاب العلم، والله المونق.





يرقون ولا يسترقون فهذا من حيث السند ، ومن حيث المعنى قمن الثابت عن الرسول ﷺ قولاً وفعلاً رقيبته الآخرين والحض على رقية الآخرين ، حتى قال ﷺ : من استطاع منكم أن ينفع أخاه فليفعل " إذا جاء الشذوذ من الجانبين من السند والمتن .

### -2 -<del>2</del> 2-

سر ٢٩٠ قال أبو عبد الله : سُئل أحمد: فهذه الفوائد الني فيها المناكير ترى أن يكتب الحديث المنكر؟ قال : المنكر أبدًا منكر . قيل له : فالضبعفاء؟قال : قد بحتاج إليهم في وقبت، كأنه لم ير بالكتاب عنهم بأسًا.

والسؤال، فهل يؤخذ من هذا أنّ النّكر والشّاذ وما حكم هيه العلماء بخطأ الراوي وهذه الطرق كلها لا تصلح هي الشواهد والمتابعات؟

واضحًا في الكلام السابق ، الخطأ هنا قد يكون نسبياً ، أظن هذا واضحًا في الكلام السابق ، الخطأ إذا كان بنسبة كبيرة مثل أن يكون روى الحديث جسماعة على الاستقامة ، ثم جاء راو سواءً كان حديثه يعتبر شاذا أو يعتبر منكراً ، فخالفهم ، فهذه المخالفة تكون في حدد ذاتها خطأ ، ولو جاء حديث أخبر منفيصل عن الحديث الأول تمامًا من الصحابي إلى المؤلف الراوي بسنده إلى المخديث الراوي بسنده إلى ذاك الحديث بزيادة نزيد على الحديث





الأول وعلى الطريقة الأولى، ذاك الخطأ لا يدفع هذا الصواب أبدًا، فيكون خطأ الأخر خطأ الأنه وقع خطأ هو المحديث الآخر خطأ الأنه وقع خطأ هي الرواية الأولى، ويأذينا قبول الاصام الشاطعي اليس الحديث الشاذ هو الايروي الثقاما الم يرو الثقات ، وإنما الحديث الشاذ أن يروي الثقة ما يخالف فيه الثقات ، فكلام الإمام الشافعي بشطريه يصدق على المثالين السابق ذكرهما.

حمديث رواه الثقبات على وجه ، فسجله الشقة أو جماء صدوق وخنالف تلك الطرق ، فهنذا يعنبنر شاذًا، وصدق فنيه الشطر الثاني من كـــلام الإمام الشافعي، وهو أن يروي الشيقة ما يخالف المثقات، لكن الشمطر الاول صدق على المشال الثاني إذا جناء حديث من طريق أخسري، وفي إتيبانه على الطريق الأولمي، لكن ليس فينه مخالفة في نفسس الطريق الأولى ، إنما هي منفردة منفصلة تمامًا، لكن فيها زيادة، فسهنا يرد الشطر الأول من كلام الإمام الشافعي (ليس الحديث الشاذ بأن يروي الثقة ما لا يخالف فيه الشقات) ، والحلقيقة التي تبلمسها لمن البيد خاصية في الاحاديث الطوال نجد طريقًا يأتس إلن نصف الحديث مثلا ويأتي في حديث أخسر بزيادة في أخره ، فلو فسرضنا أن الطريق الأولى جاءت هذه الزيادة التي جساءت في الطريق الاخرى من مسخالف سواء كان ثبقة أو كان صدونًا، هيذه علة نسبية، بالنسبة للطريق الأولى ، لكن هذه العلة لا تتعدى مكانها، ولا تصل إلى الطريق





الاخرى التي جاءت فيلها ثلك الزيادة ، فسربما يكون هناك طرق أخرى فيها زيادة أخرى ، وهذا كما قلت أنفًا حقيقة ملموسة جدًا في الروايات ، وخاصة ما كان فيها من الاحاديث الطوال.

## .ტ. <u>ტ</u>. .ტ.

س ٢٠، شم تحول الكلام على الليجاري وكلامة حول المقارنة فهو يقول غريد أن ثقارن . نقعامل كما يتعامل التقدمون . نقارن الأسانيد بعضها ببعض، ونتعامل مع الروايات بعيدا عن القوالب؟

رج ٣٠٠ فقال الشبيخ، بذكر أن كلامًا بصطلحه هو ، ومصيره كمما تعلمون من يعض المنماذج التي سبمقت وتعرضنا لسلبحث فيها، وتتيجتها وثمرتها هو هدم لعلم الحديث، هو يذكر هنا شيئًا منصاه ٩ الواقع العملي؛ يقول: إنه ينقصد به العنمل الثابت عن فلان أو عن النبي ﷺ أو عن الصحابة 💎 مثلاً ثبت عن أبي هريرة بن أنه أنكر مسح الخفين ، فلم يعمل به ، والواقع العملي ـ وهنا الشاهد ـ فيما يخص موقف أبي هريرة نحو مسح الخفين، هو أنه لم يعرف عن النبي ﷺ شيئًا في المسح ،(كما قور بذلك الإمام مسلم) هنا الشناهد اكمنا قرر بذلك الإمنام مسلم السغة ركبيكة "ا. ما أعلم شيئًا من هذا القبيل عن الإمام مسلم ، فهل

 <sup>(</sup>١) يعنى كلام المليباري ، وذلك لأن الباء في ذلك لا حاجة إليها، وهي «







تذكرون شيئا؟ ثم يقبول: وحين روئ شبخص عن أبي هريرة حديث مسح الخفين، فبيعستبر ذلك خطأ من الراوي، يعني أنه تداخل عليه الحديث ، فروئ عن أبي هريرة ذلك الحديث ، أراد أن يروي عن المغيرة بن شبعية ، وبه صار مخالفاً الواقع العملي لابي هريرة، انتهن كلام المليباري.

قال الشيخ، فيما يتعلق بالمسج على الخفين، فهنا روايات عن بعض الصحابة نضمنت استغرابهم للمسح؛ لأنكم تعرفون أن في أصول الحديث وأذكسر مرة بالنسبة لكتاب كان حفقه أبو غدة ـ يغفر الله لنا وله ـ لاحد الحنفيين.

فقال أبو العسن: • قواعد في علم الحديث • للتهانوي ، فقال: (الشيخ) : إن هذه القواعد حضفية ، فهناك مسائل مختلف فيها بين المحدثين والحنفيين ، وهذه من جملة ما يظهر فيها اختلاف في التوفيق بين بعض الاحاديث ، فمنها حديث ؛ إذا ولغ الكلب في إناء أحسدكم ... من حديث أبسي هريرة في الصحيح مسلم وغيره ، والاحناف لا يأخذون به ، إنما يأخذون بما ورد ، ولعل الاصح بما روي عن أبي هريرة أنه مثل فأفتى بأنه يغسله ثلاثًا ، فالاحناف أخذوا برأيه ، وتركزا روايته ، وعند علماء الحديث : فالاحناف أخذوا برأيه ، وتركزا روايته ، وعند علماء الحديث : الهيرة برواية الواوى وتيس برأيه هنا الرجل خالف هذا المبدأ (الم

 <sup>(</sup>١) يعنى الملبساري خالف قساعدة جمسهور أهل العلم في أن العسرة برواية الراوي ، وليس برأيه.



مقحمة في الكلام.

أولا: لأنه إن أثبت أن أبا هريرة أنكر، فهذا رأي له ، كلما أنكر ما رواه، وهذا أشبه بحديث الولوغ شلم ذكر أن هناك شخصا روى حليث مسح الخفين عن أبي هريرة إذا هذا الحديث نضرب عليله ، ونوهم الشخص الذي رواه ، ونزعم على حسب مذهبه أن هذا الراوي وهم، أراد أن يقول ( المغيرة) فلمال أبو هريرة) ، والدليل أن أبا هريرة ينكر، والقاعلة التي ذكرناها أنقًا عن علماء الحديث:

ان العبرة برواية الراوي، وليس برايه. ، هذا أولى أن تطبق في هذا المسال الذي ذكره الرجل، لِمَ ؟ لانكم تعلمون أن أبا هريرة كان حديث عهد بالإسلام بالنبة للمنقدمين من أصحاب الرسول بينية ولذلك فبعض العلماء يعللون كثرة حديث أبي هريزة، وأنه أحفظ الصحابة للحديث مع قصر مدة إسلامه ومصاحبته للنبي يخيش النبن :

الحدهما : مشهور جمل ، وهو قناعته بملء بطنه وتعلله بشغل الأخرين بالصفق في الأسواق ، كما جاء في البخاري وغيره.



رسول الله يُظلَّ يقول المسع للصفيم كذا مشلاً كان يكن أن الإشكال، وهو يروي عن الرسول يُظلَّ أنه سمعه، كان يكن أن يرد هذا الإشكال، مع أنه أيضًا ليس قويًا ؛ لأن في بعض الاحاديث كما تعلمون يكثر حدثني فلان عني، فيمكن أيضًا حل هذا المثال الحيائي في هذا الباب، فما بالك لا يوجد شيء من هذا، لكن يوجد فعلاً أن السرسول يُظلِّ مسبع على الحقين، فيمكن أن يكون أخذه عن غيره من الصحابة، وهناك حديث يشبه هذا التوجيه الذي ذكرته بالله لابي هريرة ينه.

ه حديث صريح عن أنس أنه روى المسح عن الرسول الله عن الرسول الله عن الحقيق سئل: "أنت رأبت الرسول الله يسلم ؟ قبال: لا. ولكنا كان لا يتهم بعضنا بعضاً في الحقيقة هذا الإنسان الذي يظهر أن كتابه هذم لعلم الاصول فأصول الحديث، وإتبانه بآراء شخصية ، وتحليلات قبائمة على مجرد الرأي ، ثم على ادعاء ما لا يصبح وهو يقبول ( ثبت عن أبي هريرة) هذا الذي أثبته يقول الحافظ حافظ المغرب أو الاندلس ابن عبد البر: فلا يثبت، بل ذكر الحافظ اسن حجر عن الإسام أحمد: فأنه باطل المنحن تريد أن فراجع هذا الإنسان بشيئين:

أولا: أنت تقاول: "ثبت؛ هل على المنهج القديم وعلمي ما كان عليه علماء الحديث، أم على المنهج الحديثي المستقر عندهم الذي ينسبونه لمنهج المتقدمين؟





بُنائياً: كيف تثبته وهذان حافظان أحدهما إمام السنة، لا شك أنهم يحشرونه في رأس القائمية، أما ابن عبيد البراء بمكن الشيخ علمي الحلمي . : منزلة بين المنزلتين .

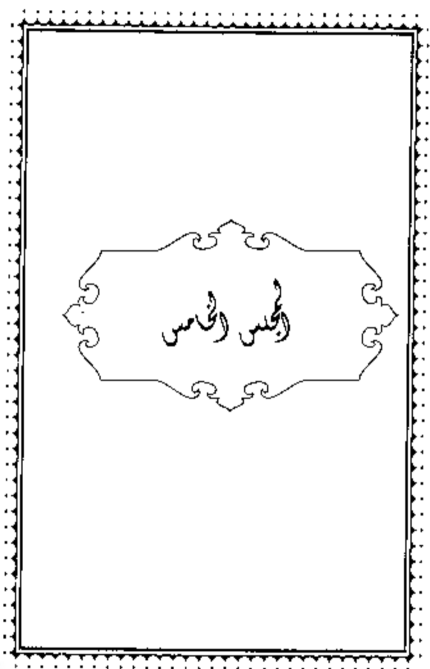
، انتهى المجلس الرابع.















وقد تم تسجيل هذا المجلس في يوم الرابع والعشرين من شهر شوال سنة سبع عشرة وأربعمانة وألف للهجرة، ١٤١٧/١٠/٢٤ هـ .

س ١٤١ بسم الله الرحسن السرحيم ، الحسد لله والصلاة والسلام على رسول الله ، وبعد ... قال ابن القيم ـ رحسه الله تعالى ـ في المنار المنيف، عن حديث النسمية على الوضوء بعد ذكر كلام أحمد أنها لا تثبت قال: لكنها احاديث حسان ، فتعقبه الملا علي القياري في الموضوعيات الكبرى قيائلاً: إذا كيانت الأحاديث حسانًا فكيف قال إنها لا تثبت؟ ، فقال الشيخ عبد الفتياح أبو غدة : فيهم من قول الإصام أحمد: (لا يشبت) نفي الشبوت بالمرة ، وقيال: سبب هذا التعقب هو غفوله عن المتفرقة بين قبولهم: (لا يصح) في باب أحاديث الاحكام وقيولهم: (لا يصح) في باب الموضوعات والضعفاء والمتروكين.

### هل هذا الكلام مسلم له؟

ج ١٣١ه أجاب الشيخ ملم وغير ملم، كما يدو أي، التغريق الله عزاه صحيح في كتب الأحاديث الضعيفة والموضوعة، إذا قيل لا يصح) يعنون الضعف الشديد، بخلاف ما إذا قالوا ذلك في أحاديث الاحكام، ولكن هنا كنمة الإمام أحمد ليس فيها لفظة : (يصح) أو (لا يصح) وإنما فيها لفظة (يبت ) وعلى هذه اللفظة دار الخلاف بين المتنفد لابن القيم وهو الشيخ على القاري وبين المدافع وهو أبو غدة، قالذي يسدو لي





والله أعلم أن الإمام أحسمد يعني الضعف، لكن ابن الفيم حسينما قال: إن هذه أحاديث حسان هسنا يمكن أن يتعقب ابن القيم لفظة الحسمان لو قبال: الحديث حسسن كبان يمكن تأويله ،وهو الواقع عندي بأنه حسن بمجموع طرق الحديث.

أما أحاديث حسان فيسعني هو من طريق حسن ومن طويق آخر حميين وحمين وهذا بما لدينا من مصادر مما لا يسماعدنا على القول بأنه يوجد أحاديث حسان ، لكن يوجد أحاديث مجموعها يفيسدنا حسن التسسمية على الوضيوم ؛ ولذلك أذكر بأن ابن أبي شيبة في المصنف يقول ـ على خلاف ما نقل عن الإمام أحمد ـ: ثبت لدينا عن النبي رُضي الله قال: ﴿ لا وضوء مَن لَم يَذَكُر اسْمِ اللَّهُ عليه "فقصدي أن دفاع أبي غدة غيسر وارد؛ لأن التعبير مختلف بين ٥ لا يصح ٥ وبين ٥ لا يثبت، هذا من جهة ، ومن جهة أخرى الآن يخطر في البيال أن هذا بالنسبية للكتب الستي صنفت على الوجمهين عملن الاحكام وعلى بيسان الأحماديث الضعمميمية والموضوعية، والإمام أحميد لم يذكر هذه الكلمة في كستاب من الكتابين له حتى يقال إنه عنى كذا دون كذًا ، إذًا هو يحمل كلمة الإمام أحمد عملاً اصطلاحيًا في التغريق بين ما يذكر في الأحكام وما يذكر في المرضوعات ، وهو لا يدري أن الإمام أحمد قال هذا في كنشاب من نوع الاحكام أو من نوع الأحماديث الضمعيمة، والموضوعة، وإنما أبن القيم نقل في كتاب من النوع الثاني ، هذا لا





يعني أن الإمام أحمد هو نفسه أورده في هذا النوع من الكتب.

س ۲۳ قال آیو عبد الله آحمد، قول این آبی شیبهٔ هذا یستدل به علی کونه پری تقویهٔ الحدیث بمجموع طرقه.

です。قال الشيخ: لا شك؛ لانه قال : ثبت أن النبي 選護 قاله.

#### D 2000

س ٢٣، هل إذا ما قلنا إن بعض الأنصة قد يميل إلى تضعيف حديث الخالفة مذهبه، واستأنسنا الذلك يقول الذهبي في، الموقفلة،، وقد يكون نفس الإمام فيعا وافق مذهبه أو في حال شيخه ألطف منه فيما كان بخلاف ذلك والعصمة الأنبياء والصديقين وحكام القسط؟

ان العصمة من غير المستنين مفقودة، لكني أرئ أولا من باب أن العصمة من غير المستنين مفقودة، لكني أرئ أولا من باب أن التأويل واسع جملاً، وثانياً من باب حسن الظن بالإمام؛ لانه من القواعد أنه إذا جاءتنا عبارة عن بعض المسلمين ، فضلاً عن بعض الاثمة أن نجد لها تأويلاً ما وصعنا باب التأويل ، فإن وجد حديث ضعفه إمام من الاثمة المتبعين، وهذا التضعيف من ألناحية العلمية ضعفه إمام من الاثمة المتبعين، وهذا التضعيف من ألناحية العلمية







غير ظاهر ،وإنما كما جاء في السؤال لمختالةته لمذهبه، فيمكن أن بقال إنه لما كسان معتقدًا صبحة مذهبه وأنه قسائم على أدلة قوية، فهو يعلنبر هذا الحديث شبادًا، كالحديث الشاذ الذي بلخالف ما رواه الأوثق منيه أو الاكسشار عسيداً؛ فلذلك ضبيعف هذا الحديث، وليس اتباعًا لهواه، وإنما لأنه تبنن مذهبه بناءً علن مبادئ وقواعد وأصول وفروع أيضًا أنتجت له الثقة بما ذهب إليه أولأ ، ثم رد هذا الحديث لمخالفته للذهبه الواثق به ، لا اتباعًا لهواه الذي ليسي هناك معصوم منه، تمامًا كما هو مشهور عن الإمام مالك أنه كان يرد الحديث الصحيح ،ويدع العسمل به ، لمخالفته لعمل أهل المدينة، هذا مسذهب، لكن هل هذا اتجاه صحبح أو لا؟ هذا شيء، لكن من يعلم هذه الحقيقة فهذا المشال الذي أدليتُ به آنقًا مما يتعلمل بالإمام مالك لا بسلطيع أن يقول إنسمان عنه إذا رأتي حديثًا بل أحاديث صحيحة، وقد تكون في مسوطته وهو يردها صراحة بقوله ليس عليه العمل (عمل أهل المدينة) من كان يعلم هذا منه لا يقول: والعصمة لمان عصمه الله أو تحوه، لأنه هنا تم يتبع هواه ، وإن كان ليس معصومًا منه، لكنه اتبع مذهبًا افتنع به في قدرارة نفسه، على هذا المنوال أنا أرئ أنه بمكن تأويل ما إذا كان هناك إمام يضعف حديثًا؛ لأنه قسرر في نفسه أن ما بني عليه مذهبه يفاوم هذا : فسهو يعتبر ذلك حديثًا ضحيفًا ، ونحن نقول هذا من باب الدفاع عن الإمام وعدم اتهامه باتباعه لهواه ، لا لأن



هذا العمل هو عسمل مسلّم به ومقسول نمامًا، كما نقول بالنسبة ا لمذهب مالك المذكور.



س ٢٤، قبال الحياطة في ، تزهة ، النظر عن الحيين لغييره ، ومع ارتقائه لدرجة القبول فهو منحط عن رتبة الحين لذاته وربما توقف بعضهم عن إطلاق اسم الحسن عليه . . فبعض هؤلاء الطلبة الشار إليهم انشا يستندلون بهذا على أن هناك من العلماء من هو مواطق لهم على رد الحديث العسن لغيره؟

قائد قال الشيخ بعني يجعلون من كيسهم مكان قوله: الربحاء قاعدة، هذا قد يكون في الحديث الصحيح أيضًا . اقد هذه مثل كلام السياسيين يعني بمكن تمطيطها ويمكن تقصيرها ، هذا لا يبنى عليه شيء إطلاقا ، هذه الاصور تنقدح في نـفوس الباحثين واخـفاظ المجيدين، فيرون أن حديثًا ما من نوع الحسن هذا أنه لا يفـيل إذا كان ما سبق من مـثال في كلام عـن الإمام الذي ضعف الحديث الانه مـخالف لمذهبه، فنحن نقول قـد يضعف الحديث الانه مـخالف لمذهبه، فنحن نقول قـد يضعف الحديث الانه يـجعله قاعدة ، وهذه الامور من الأمور النادرة والشاذة التي لا يجوز اتخاذها مبدأ وقاعدة .







فقال أبو عبد الله: الذي يظهر ـ شيخنا ـ من هذا والله أعلم أنه يعني أن بعلضهم ربما تموقف من إطلاق اسم الحسس عليه جملة، وليس يعني في بعض الاحاديث.

هَمَالِ الشَيخِ: تَكَلَّمُنَا في هذا بارك الله فيك: الصحة مراتب يعني هذا أمر اصطلاحي ، والتعبير عما يجد الباحث في نفسه من النسبة قوة هذا الحديث الذي بسميه هو حسنًا والأخرون ليس عندهم هذا الأسم ، لكن لا يسع أحداً أبداً مهسما كسان مذهب شدیدًا أو ضبيفًا: أن يعتبقد أن كل حبديث فرد رواه ثقبة آخر وأخر، وكل هؤلاء أحاديثهم صحبيحة ،وهي ني منزلة واحدة ، ما معنى يبقى في منزلة واحسلة؟ هذه قضية مادية ، إنما في نفس المصحح لا يستطيع أحد أبدًا أن يقول إن نسبة الصبحة في كل أحاديث الثقات نسبة واحدة ، فما المانع أن يقول جماهير المحدثين إن هناك حديثًا حسنًا أولاً لذاته ، ثم حسمنًا لغيره؟ وقد تعرضت أيضًا فيما أذكر بأن الحسن لغيره قد يكن أصح من الحسن لذاته؟ نظرًا لكثرة طرقه، بل وقد يمكن أن يبلغ مرتبة هي أقوى من مرتبة الحديث الصنحيح الغريب ،وحبيتما نقول إن هيناك من قد ينكر الحديث الحسن كمنفاعدة كما أنت تريد أن تقبول، فسلم له جدلاً بهذا، هل يستطيع أن ينكر هذا التفارت في الصحة؟.

فقال أبو عبد الله : لا يستطيع .

هشال الشبيخ، سم لنا أدنن درجة من الصحــة ما هي؟ نقول





له: من القواعد أو الأقوال التي تقال الامشاحة في الاصطلاح ... تسمم الكلمة؟

فقال أبو عبد الله : نعم .

هَ شَالِ السَّبِحُ: لكل قوم أن يتصطلحوا على ما شاؤرا ، فساصطلح المحسدثون الآن وقسبل هذا الأوان بقسرون إلى تقسمسهم الحديث المقب ل إلى تلك الأقسام المعروفة: من صنواتر إلى حسن الغيره، فسمة الذي يجعل بعض الناس يحلو الهم أن يستشددوا وأن يشملذوا عن هذا الاصطلاح بمثل هذه الاقسوال التي تنمقل عن بعضهم ، فلا مخلص لهم من أن يتقبلوا هذا التقسيم؛ لأنه بعبر عن حالة ثقة الباحث في حديث ما درس إسناده رجالاً . . . إلى آخره، فوجد أن النفس مالت ميللاً قليلاً جداً كما قلناً في الجلسة السابقية أنه أقوى مسرتبة تبلغ المائة (النسقة)، وكل منا ينزل درجة حتى تصل إلى ٥١ ٪ هذا خبرج عن الشك، مال إلى التسرجيح لكن بدرجة ، درجتين ، ثلاث ، أربع ،وهذا لا يمكن أن توضع الها حدود مكيالية ميزانية دقيقة جداً بخصوص همذه المسائل المعتوية، إذا مال قلب الإنسان الباحث إلى ثبوت هذا الحديث ولو بدرجة واحدة صبار عنده حديثًا حبثًا، فعاذا يستفاد إذًا من هذا حينمنا نستحمضر هذه الحقبيقة وهي تفناوت نسبة الصبحة علوا وهبوطًا؟ ما الذي يستفاد؟ الآن نعود إلى الكلمة المذكورة عندك





وتعيد النظر فيها وتنظر عل ثم الجواب عنها أم لا ؟ ```

فقال أبو عبد الله : طبعًا من الناحية العملية تم. ولكن ما فُـرً لى كلام الحافظ.

مناذا يعني الحنافظ( وربما توقف بعنضيهم عن إطلاق اسم الحنين عليه ) ماذا يسميه؟

شماستطرد أبو عبد الله قائلا: ماذا تسميه إذا لم يكن حسنًا؟ هل نقول صحيح، ضعيف؟

فقال الشيخ: ما أدري ماذا نسميه؟

(١) إنني حين أسلجل هذا التسعليق وبعد أكشر من ثلاث سنوات من هذا.
 اللفاءات ، أرى كم أتعبت الشيخ رحمه الله.

والشيخ ـ رحمه الله . يصير ويعبد ويزيد، ولا يعلجز في كل مرة أن يعرض المسالة بصورة جديدة وبأمثلة جديدة، فهلو بحر لا ينزف؛ لذلك فأنا أرى أن من قرأ هذا الجزء بإمعان وإنصاف وعنده شيء من هذه الشلهات التي أصابت أولئك الشباب أقول إنه لن يشهي من قلواءتها إلا وقلد زالت كل الشبهات التي عنده ، فلوحم الله هذا الإمام، ما أعلى قدره إلا

وأسأل الله ـ عــز وجل ـ أن يجزيه خيــو ما جزئ به إمــامًا من هذه الأمة وأساله ـ سبحانه ـ أن يخزي كل من تعرض له بالتنفص هو أو غيره من أنصة المسلمين، وأن ينفعنا يعلمهم ، وأن يجــمعنا بهم في الفردوس الاعلى.





فقال ابو الحبين: ألا يمكن أن نفول هم المطالبون بهذه التسمية؟

هقال الشيخ: هو هذا ، نعم! نحن ما ندري ماذا نسميه هو الذي أنكر ، لو كان هنا منكر كنا نقول : ما رأيك في هذه النسب التي ذكرناها للحديث الصحيح ؟ فيضول : لا أنكر ، بل أقر، فحيننذ نطاليه بالتسمية.

س ٣٥: قال الحافظ في النكت على ابن الصلاح : فأما حررنا عن الترمذي أنه يطلق عليه اسم الحسن من الشعيف والمنقطع إذا اعتضاد فلا ينجه إطلاق الاتفاق على الاحتجاج به جميعه، ولا دعوى الصحة فيه إذا أتى من طرق ، ويؤيد هذا قول الخطيب: أجمع أعل العلم عنى أن الخير لا يجب قبوله إلا من العاقل الصدوق المأسون على ما يخبر به أ، وقد صرح أبو الحسن ابن القطان أحد الحفاظ النقاد من أهل المغرب في كتابه ابيان الوهم والإيهام بأن هذا القسم لا يحتج به كله ، بل يعمل به في فضائل الاعمال ، ويتوقف عن العمل به في الاحكام إلا به في فضائل الاعمال ، ويتوقف عن العمل به في الاحكام إلا به في فضائل الاعمال ، ويتوقف عن العمل به في الاحكام إلا به في فضائل الاعمال ، ويتوقف عن العمل به في الاحكام إلا به في فضائل الاعمال ، ويتوقف عن العمل به في الاحكام إلا به في فضائل الاعمال ، أو صوافقة شاهد





<sup>(</sup>١) كذا في تسخني من النكت (ص ١٢٦) ، ولعلها (عن).

صحيح، أوظاهر القرآن ، قـال الحافظ : وهذا حــن قوي رائق، لا أظن منصفًا يأباه ، والله الموفق.

يج ٣٥ قال الشيخ عذا الوجوب " يعارض ما ذكر فيما بعد عن ابن القبطان فظاهر كبلام الخبطيب إنكار الاختذ بالحديث الضبعيف الذي تقبوى بكثرة طرقه ، لاته لا يصدق عليه هذا التعريف الذي ذكره الحافظ ابن حجر عن الخطيب ، قال: الجمع أهل العلم على أن الخبر لا يجب قبوله إلا من العباقل الصدوق المأسون على ما يخبر به . هذا الوصف يصدق على الحديث الضعيف ؟ هل من قائل بظاهر هذا الكلام؟

شهقال الشيخ، لهذا وذاك ما ينبغي أن نأخذ كلمة قالها إمام أو عالم بمناسبة معينة ، فهو الآن ينكلم عن الحديث الذي يحتج به بذاته ، وهذا هو التعريف الصحيح ، أي على الآقل أن يكون صدوقًا ، وأن يكون يحفظ، فيكون حديثه هذا أجمع عليه، لكن يسقى جانب آخر من الموضوع ، وهو حديث جاء من طرق لا يصلق على ظريق واحد منها هذا الوصيف، ما حكم هذا الحديث؟ هناك تأتي قاعدة: تقوية الحديث بكشرة الطرق، بالشروط المعروفة عندهم . فكلمة الخطيب هذه لا تعالج هذا الجانب من الحديث الذي نسميه بالحديث الحسن لغيره، بعد كلام الخطيب نظر كلام ابن القطان هذا. هل ينتقي مع كلام الخطيب



<sup>(</sup>١) يعني به قول الخطيب (لا يجب قبوله).



أم يفترق؟ فإن التقي، وهذا ما أستبعده الآن، ولا بد حينئذ من أحد شيئين : إما التوفيق، وإما التسرجيح كما هو الشأن بالنسبة للأحاديث الختلفة، نحن نرفع من قدر الائمة ، تعاملهم كسما تعامل الاحاديث النبوية، إما أن نجمع ، وإما أن نرجح ، فالأن إما أن بمكننا أن نجمع بين قبول الخطيب وقبول ابن القطان وهذا بالنسبة للقراءة الاولى عما لا ينقدح في نفسي أي لا يمكن الجمع ، فإذا كان الامر كذلك فبلا بد من المصير إلى الترجيح، وهذا نقف عنده بعد أن تسمعنا عبارة ابن القطان مرة أخرى.

فقال أبو عبد الله، يقول: بأن هذا القسم لا يحنج به كله، بل يعلمل به في فضائل الاعمال، ويتوقف عن العلمل به في الاحكام إلا إذا كثرت طرفه أو عضله اتصال عمل.

هقال الشبيخ، نفف الآن عند كثرة الطرق، كثرة الطرق تعطي الهذا الحديث الذي تكاثرت طرقه اسم الحسن لغبره أم الصحيح؟

هقال أبو عبد الله: : الكلام ليس على التسمية ، الكلام على الاحتجاج به .

فيقال الشبيخ، أنا أعرف ، لكن الآن نتحدث عن الاسم، ويعطي تعريشًا يمكن الآن أن أصور منا قد نريده ، وأنا أستحمل (قد) في منحلها، ليس كمنا يفعل الناس ، فأنا أعني وأقبول قد يعني الحافظ ابن حنجر: يوجد طريق ضعيف منع طريق ضعيف



قد يقبال عنه حسن، لكن الجديث الآخس ضعيف الأسمانيد رقم واحد مع اثنين مع ثلاثة تـكاثرت طرقه ، هذا ما يحـتج به ، أما الاول فهو قبد لا يحتج به ،وإنما يعمل به في فضبائل الأعمال، وكل منهما داخل تحت املم حلمن، لكن هذا الحلمن قسمان قسم يحتج به ، وهو الذي تكاثرت طرقه ، وقسم لا يحتج به ، وإنما يعمل به في فضائل الأعمال، لكن يشمل القسمين كلمة الحسن ما أدري منا رأيكم؛ لأن الحافظ ابن حنجر والأثمنة كلهم الذين نحن نعتبر أثرًا من آثارهم تجدهم يحتجون بالحديث الحسن، لكن هنا ترجع المسألة في تسرارة النفس، الآن نضرب مثلاً بابن لهسيعة ،كما سبق مرة أن ذكرناه في مناسبة أخرى، وشهر بن حوشب. ضعيف مع ضعيف، تُري هذا بساوي حسفًا؟ الجواب : نعم ؛ لان كلا منهمما صدوق وإنما يخشى من كل منهمما سوء الحفظ ، وشهمر متنقدم على ابن لهميعة ، يحميث لا يمكن أن يكون هناك تواطؤ، فالنفس تطمئن لرواية هذا الحديث الذي اجتسمع لووايته صدوقان، ما اسم هذا الحديث؟ ( حسن) بحتج به ؟ : نعم.

لكن هذا النوع في المشال؛ لأن عندنا معرفة سابقة بصدق هذين الراويين، وأنه لا علة فيسهما إلا سوء الحيفظ، وبخاصة أن أحدهما كان سوء الحفظ طارئا عليه ، للسبب المعروف ، لكن قد لا يكون الامر كيذلك بالنبة ليطرق أخرى ، ليس عندنا معسرفة وثقة بصدق كل من تفرد بطريق من تلك الطرق الانجرى فقد لا





نقبول عن حديث راويين آخبرين يساوي حسنًا، وإنما لا بد من كشرة الطرق، هذه القضيلة تعود إلى اطمئنان النفس لرواية عدد اثنين وثلاثة فتبارة يرتاح لاثنين، وتارة لا يرتاح لثلاثة ، ومن هنا تأتى كلمنة كنت قرأتها ـ منا أدري أين ـ للحافظ السبوطي: أن الحديث المتواتر لا يبحث في رجاله؛ لان التواتر الذي يستحيل أن يتواطأ روانه على الكذب ، يغني الباحث بكشرة هذه الطرق أن يدرس مفرداتها من جهــة ، وكل راو من جهة أخرى ، فإذا كان عندنا حديث من ثلاثة طرق، لـكن بعض أفراد هذه الطرق ليس ثقتمنا في بعض هؤلاء الافراد كمثشتنا في ابن لهيمعة وشمهر بن حوشب ، وقد لا تطمئن النفس لتسميته أولاً بأنه حديث حسن، للاحتجاج به ، لكن يرد هنا أنه يعلمل به في فضائل الاعمال ، على قاعدة من يرى جنواز العمل بالحديث الضعيف في فضائل الأعمال ، هذا الذي يبدو لي ـ والله أعلم ـ هو أن هذا التقسيم الذي ذكره الحنافظ ابن حجر في كملامه بلاحظ فسيه الطرق التي قلَّتَ أو كثرت في حذيث ما، وإن كان كل منهما يسمى حسنًا ، لكن حسن دون حسن، وحسن فوق حسن، وعلى كل حال نعود تحن فهانيًا إلى القول بأن هذا رأي للحافظ ابن حسجر العسقلاني ماذا يمكن أن يسؤخذ منه؟ هل يؤخذ مسنه خلاف ما اسستقسر عليه عمل الحفاظ المتباخرين ومنهم الحافظ ابن حجر العسبقلاني نفسه أنه ليس هناك حديث حسن؟الجواب : لا ، ألبتة،إذًا ماذا يعني ؟



Jin alin

هو يعني شيئًا نفهمه، وقد لا نفهمه إن فهمناه على ضوء ما ببنته سابقًا ـ والله أعلم ـ زال الإشكال ، وإن لم يَبِنُ لنا، فسما موقف طالب العلم؟ أن يعبود إلى المحكم من العلم، وأن يدع ما تستابه منه، هذا إذا لم يتبين فهبو مما تشابه ؛ لأن الحيافظ ابن حسجر ـ اصطلاحًا وتطبيقًا ـ يعترف بالحديث الحسن.

قدل أبو عسيد الله: وأيضًا يمكن أن يقبال: إن أبا الحسن بن القطان أيضًا ما نفي الحسين لغيبره جملة ، وإنما اشترط كسرة الطرق.

فقال الشيخ: نعم! معنا في الأصل.

شمقال الشيخ: هذا هو الذي بمكن به تفسير الحلاف ، أولا: بالنسبة لكثرة الطرق ونسبة الرواة الذين يكونون في هذه الطرق من حيث الشمهرة والصدق أم لا؟ هذه حمقيقة يلمسهما الباحث تمامًا؛ ولذلك فنحن شخصيًا لا نجري على ونبرة واحمدة في الحديث الحسن، فالقد نقوي حديثًا بطريقين وقد نقويه بثلاثة ، والسبب هو اختلاف حال الطرق وحال الرواة.

قبال أبو الحيس شيخنا \_ حفظكم الله \_ يؤيد كلامكم تمامًا نفس كلام القطان يقبول: «هذا القسم لا يحتج به كله» : يحتج بشيء منه، ولا يحتج بالشيء الأخبر، على ضبوء صا بينتم في قرلكم : إنه يحسّن أحيانًا ولا يحسن أحيانًا ، وكذا تذكرون جيلًا





كلمة الإسام الذهبي في «الموقظة»، ولربما حسن المحدث حسديثًا اليوم، واستضعفه غذًا. نقال الشبخ: نعم ، هذا صحيح.

س ٢٦، بعض هؤلاء الطلبة رقب على هذا الكلام أن ما يطلق عليه الشرمذي حسنا يعني تسمية فقط. يعني منزلة بين الضعيف والصحيح. وهو لا يحتج به ما لم يعارض الحديث الصحيح . فلا يقيد مطلقه ، ولا يخصص عامه؟

ج ٣٦: فقال الشيخ ﴿ إِذَا نَسَاءَلُوا بِعَقْرِلُهُمْ عَلَمُوا أَنْهُمْ وَضَعُوا هذه الاصطلاحات لبيان أن ما يلقى في النفس من الثقة بالحديث الصحبح الفرد دون ما يلقي في النفس بالحديث المشهور ، ثم المستقيض ، ثم المتواتر وأما الحديث الحسن لذاته والحديث الحسن تغليره، فلوحظ فسيه هذا المعنى الذي سمبق أن ذكرته أنضًا مما لا يجوز للإنسان أن يستريح إلى ترجيع أن هذا الحديث قاله الرسول ﷺ ولو بالمائة واحد خمسون، اثنان وخمسون، ثلاثة وخمسون، وهكذا ترتفع الدرجات ، وتشتد الثقة يشبرت هذا الحديث ، فالأن حينمنا قال بعنضهم كمنا قلت أخيراً إنه إذا جاء حبديث حسن لغيره، نحن نعارض به على حد تعليرهم الحديث الحسن لذاته. فضلاً عن الحديث الصحيح، وكلمة المعارضة هنا تدل على أنهم ما تفقهوا في العلوم ، فإذا جاء النص في القرآن عامًا أو مطلقًا، ومنا أكثبو أمنثلة هذه النصبوص في القبرآن ، ثم جناءت السنة تخصص عمموم الفرآن، أو تقليد مطلق الفيرآن، فأهل العلم لا





يقولون هذا الحديث المخصص للقرآن عارضَ القرآن، ولا يقولون في الحديث المقسيد عسارض مطلق القرآن، وإنما بقسوئون خصص وقيد ، الآن هم يستعملون كلمة المعارضية ، لماذا لا يقولون ما يقول العلماء فيما نحن فيه الآن بين الحديث الحسن لغيره والحسن لذاته ؟ فأين الحديث الصحيح - الآن غشى معهم - الس الحديث الحسن وإنما الحديث الصحيح لذاته باعلمي حد تعبيرهم با عارض نصاً في الفرآن، إما أن يكون عناماً ، وإما أن يكون مطلقاً ما موقفهم تجاه هذا الذي نفزمهم به وأرجو ألا يقولوا به؟ نلزمهم أن يقولوا هذا الحمديث الصحيح عارض القرآن فلزمهم به ، ما موقفهم من هذه المعارضة : هل يتسفون الحديث الصحيح بزعم أنه معارض للقمرآن ءأم يجمعون بين النص الفمرآني المتواتر وبين الحديث الفرد الغريب الصحيح؟ ظننا كما يأمرنا به دينتا من باب حسن الظن يهم أن يقولوا: لاء نحن لا نرفض هذا الحديث. وإنما نقيمه أو نخصص ، ولا تقزمهم أن يقبولوا: ( يعارض) لأن هذه كلمة فنجة تساهلوا في استعمالها في حديث حسن لذاته ، وحسن لمخبره؛ لأنهم ـ كسما في ظني ـ لا يستقدح في نفسوسهم حرمة الحديث الحسن كحديث نيبوي، ثم جرى الاصطلاح به ، فهم لا يشمعرون بأن الحديث الحسن نذاته له حسرمة بنفس المؤمن كما للحديث الصحيح لذاته ، فضلاً عن حرمة الحديث الحسن الغيره، الذلك قد يتساهلون في إطلاق المعارضة بين حديث حسن





لغيره وحسن نذاته ، لكن أرجو ألا يكون هذا الإحساس الغريب جدًا، أن يقلولوا في الحديث الصلحيح الذي خلصص القرآن أو قيده به إنه عارض القرآن وعارض الحديث ؛ لأن رهبية الحديث الصحيح في نفوسهم أقوى من رهبة الحديث الحسن في نفوسهم، فاستسجازوا هناك من التعبير ما لا يستجيبزونه، وأنا أقول ( قد) قاصدًا إياها؛ لانني لا أستبعبد من جهلهم أن يرتقوا بهذا الخروج عن أدب الألفساظ التي يأباها ديسن الإسلام أن يقسولوا : هذا الحمديث الصحيح عبارض القبرآن ، وأنتم تعبرفون النصبوص الموجودة في القمرآن مطلقة وعمامة ، والاحاديث الني تقميدها ، ومنهما الأمثلة المعروف والخلافية بين ملذهب ومذعب: مستألة الرضاعة مثلاً: فمنهم من بأخذ بمطلق ﴿ وَأَمُهَاتُكُمُ اللَّاتِي أَرْضَعُنكُم عِدْ [النساء: ٣٣] ومنهم من يأخلة بالاحاديث : الاتحوم المصة ولا المصتبان، ولا الإملاجة ولا الإملاجيتان .... وحديث عبائشة في الرضاعة التي تحرم هي خمس إلمن آخره، فهل يقال هذا الحديث عارض القرآن حاش فله أن نقول هذا الكلام ، وإنما الأمر كما قال مشول القسموآن: ﴿ وَأَمْرُكَا إِلَيْكَ الذِّكِيِّ لَعَيْمِينَ لِلنَّاسِ مِنَا مُولَ إِنِّهُمْ إِذَّا [النحل: 33].

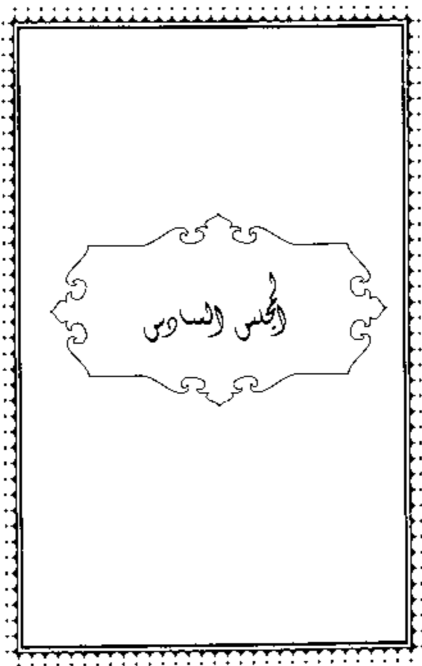
#### افتهى المجلس الخامس.



















وائذي قد تم تسجيله في يوم الضامس والعشرين من شهر شوال لسنة سبع عشرة وأربعمائة وألف من الهجرة.

قال أبو عسد الله : بسم الله الرحسين الرحيم ، الحسمد لله والصلاة والسلام على رسول الله ، وبعد . . شيخنا.

س ۱۲۰ كثير من هؤلاء الطلبة المشار إليهم إذا صحح أو حسن إمام من المتصدمين حديثا لم يرق لهم على قواعدهم فالواد إن هذا لا يعني به المعنى الطنوي، فنرجو إيضاح هذه المناتة؟

جَنِّ ١٣٧ قال الشيخ سبحان الله ، الناس يعجمون ، وعليا التعريب ، الذي نعرفه - وليس بطبعة الحال قاعدة ومنصوصاً عليها - والذي يستعمله وكأنه قريد في هذا الاستعمال، وإن كان هناك أحد يستابعه فيهو نادر جيداً أعني به ابن عبد البر ، فيهو يستعمل كلمة «حسن» أي ليس إستاداً ، وإنما عملاً ، وكشير ما يجمع بين التنضعيف العلمي والتحين المعنوي، أي يقول منثلاً هذا إسناده ضعيف ، ولكنه حسن ، هذا يمكن أن يقال في بعض الاحاديث ، هو بمثابة ما نستعمله نحن في هذا الزمان ، نقول هذا الحديث ضعيف ، أو لا أصل له، لكن صعناه جميل أو هذا الخديث ضعيف ، أو لا أصل له، لكن صعناه جميل أو حسن ، أو ما شابه ذلك، أما أن يوضع الآن قاعدة لهدم الاصطلاح الذي جرئ عليه علماه الحديث ، فكلما رأبنا محدثا وقال في حديث ما : هذا حديث حسن، فضلاً عن أن يسقول





حديث صحيح هو لا يعني الصحة الاصطلاحية أو الحسن ، وإنما يعني الصحة أو الحسن المعنوي ، هذا هدم أيضًا من جملة ذلك الهدم السذي يهوى إليه هؤلاء المستأخرون ؛ ولذلك لا ينسبغي أن نشخل أنفسنا بتأويل أقوال الجاهلين أو المغرورين بعلمهم الذي هو الجمهل بعينه ، إلا إذا كان هناك في الزوايا خبايا.

فقال أبو عبد الله : هم يريدون التخلص من أحكام العلماء على الاحاديث التي تخالف منهجهم.

طشال الشبيخ، هذا هو الجهل بعينه، هذا كنما يقال : حكايته تغنى عن رده.

#### 101 10 10

س ٢٨٠ إذا كان عندنا حديث رجاله ثقات. ولا تظهر لنا فيه علة. ولكن قال إمام أو أكثر من النقاد إنه منكر ، هل يسلم بناتك الحكم المخالف لظاهر السندة

ج ۲۸ ؛ الأصل هو النسليم للعلماء المتقدمين إلا إذا ترجع أمران النان:

الحدهما : ما ذكرت من قوة إسناده وأنه مطمئن لهذه القوة.

والاخر : أنه لم يظهر له تلك النكارة التي حكاها عمن تقدم من الحفاظ ، ذلك لأن الأمر كما يروى عن أحد أتباع أو تلامذة



أبي يوسف لعلك تذكرني ؛ لان هذا مذكرر في مقدمة صفة الصلاة "وخالف أبا يوسف ومحمدًا وأبا حنيفة من حيث إنه كان برفع يديه في الصلاة عند الركوع ، والرفع منه، نقليل له: كيف وأنت تلميذ على مذهب الإمام ؟ قال: إن الله \_ هز وجل \_ يوم القيامة ميحاسبني بما أتاني من عقل وفهم ، وليس بما أعطى أبا يوسف الإسام ، قبد تبين لي أن السنة رفع البدين عند الركبوع والرفع منه، فبالشاهد أن الإنسان يؤاخذ بما تبين له إذا كنان من أهل العلم؛ ولفلك قلت ما قلت أنها إذا كان هناك حديث إسناده صحيح، ولا نقول مقتصرين فقط على أن رجاله ثقات؛ لأنه لا صحيح، ولا نقول مقتصرين فقط على أن رجاله ثقات؛ لأنه لا بد من تأمل ، ولابد من التدقيق فيه ، لعل في هذا الإسناد علة.

فإذا ما اجمئهد مجمئهد ، فبين له مسلامة الإسناد من علة قادحة ، وحسينداك يصح له أن يقول إسناده صحيح ، ولن يبقى أمامه فيما يعكر على هذا التصحيح إلا قول ذاك الإمام ، حينئذ ينظر في قوله ، فإن بدا وجه انبعه ، وإلا ظل على التصحيح . هذا الذي يبدو لي في هذا الموضوع ، وهذا الذي نجري عليه في كثير من الاحاديث.





<sup>(</sup>١) هو عصام بن يوسف البلخي.



# س ٢٩٠ما مدى دقية وصف ابن تيميية بالتشدد بوالذهبي وابن حجر والخطيب بالتساهل؟

🤧 🎮 البن تبصية بمكن أن بوصف تشدده في نفسد المتون ، وليس في نقبد الاستانيند ، فيهنبو واسع الخطبو في الحكم علن الاحباديث بالوضع أو بالبطلان من حبيث دراسته للمتن الكن ليس في تقلمي أنه يتشادد في نقيد الأسانياء، بالنظر إلى الرواة وبالنسبة إلى علل الاحاديث المعراف في علم المصطلح، يضاف إلى هذا أنه في بعض الأحسيان فسد تخونه الذاكرة أو الحسافظة ، فيذكر حديث موجودًا في بعض دواوين السنة يقول: إنه لا أصل له، أو لا يصح ، وبكون له "شر من طريق، وتعل من الأسئلة على ذلك حديث في فضل عدر - « اللهم وال من والاه، وعاد من عساداه، في ذهني أنه ضعف ه الحديث ، مع أنه حديث صحيح ؛ لذلك فبعض خصومه من الناحية للذهبية يستغلون مثل هذا ضد ابن تيمية ،ويثهـمونه بما هو بريءٌ منه، فهذا الذي يبدو لى بالنسبة لابن تيمية ، وأما بالنسبة لوصف الذهبي بالتساهل فلا يوجد في نفسي شيء منه الآن.

**شمقال الشيخ**؛ والنالث من هو؟

هَمَّالَ أَبُو عَبِدَ اللهُ: أَبِنَ حَجِرٍ .

فقال الشيخ ومن هو المعندل إذًا؟ !!!





# فقال أبو عبد الله : والخطيب البغدادي؟

فقال الشيخ: والخطيب متساهل، ما باله متساهل أيضًا؟ أنا أظن أن هؤلاء فبسما يبدو من هذه الاسسئلة التي لم نكن مطلعين عليهما كلها، وإنما على يعضمها قد قام في نفسمي أن من جهلهم أنهم يبنون قماعمدة من جمزئية، هذا دليل جمهلهم وتبسر عمهم بالاعتداد فسيما حصلوا عليه من علم إن كانوا حصَّلوا شمينًا من العلم. وهؤلاء في الحقيقة ككل الاثمة لا يغلب عليهم التساهل ، نكن ككل الاثمة لا يخلو أحد من أن يقع في وهم أو خطأ ، ثم هذه الاوهام التي تقع منهم ليس لها طابع خاص من حبث الشدة أو النبونة أو منا شابه ذلك، وإنما يكون الاسم هكذا أو هكذا ، انظر مشلاً إلى ابن حيان الذي يضرب به المثل في هــذا الزمان، وبعد التشار كتب أهل العلم، ومنها كتابه فالثقات.

فقد عرف بتساهله بتوثيق المجهولين، لكنه يتشدد في الحكم على بعض الاحباديث ، وعلى بعض الرواة أيضًا ، حتى صبار قاعــدة عنده: أنَّ فلانًا يووي عن الأثبات الطامــات ،ونحو ذلك من العبارات ، أريد أن أفول: لا يمكن أن نقبول بالنبية لغير من لا يَكُثُرُ منه ميله إلى التشدد أو التساهل : إنه متشدد أو متساهل، خاصبة بالنببة لبلحفاظ المتباخرين كمبا ذكرت بالنبيبة للذهبي والعسقلاني.

الخلاصة أنه لا يتقدح في نفسي بعد دراستي هذه الطويلة أنه





لا يجوز أن نصف هذين الحافظين بأنهما من المتساهلين ، هذا ما عندي ، والله أعلم.



س ٤٠، رواية مخرمة بن بكير عن أبيه، يقول الأنمة ،. إنها كتاب. ويُعلونها بِذَلِك . أليست من الوجادة؟

جَحُ \* فَنَا الذِي ذَهِبَتُ إلَيه فَسَي كُلِسَرَ مَنْ تَخَارِبِجِي ، هُمُ يقولُونَ هَذَا ، فَنَحَنَ نَقُولَ إِنْسَهَا وَجَادَةَ وَوَجَادَةَ صَحَيْبَحَةً وَقَوِيةً ؟ ولذَلكَ فَلا وَجِهُ للإعْسَلالُ بِالْأَنْقُطَاعِ ، مَادَامُ أَنْ الوَجَادَةُ هَي طَرِينَ مَنْ طَرِقَ أَخَذَ العَلْمِ.

س ٤١، قبال الشبيخ الملمي في التنكيل، إن المنجلي قبريبُ من ابن حبان في توثيق اللجاهيل. فما ترون ية ذلك؟

جَ الحاقال الشبيخ، هذا الذي نراه أيضًا أنه متساهل، لكن نظرًا لقلة الرواة الذين يتسرجم لهم العجلي فلم يتسجل تساهله . كما تجلن تساهل ابن حبان لكشرة الرواة الذين ترجم لهم، لكن كثيرًا ما فرئ العجلي يلتقي مع ابن حسبان في توثيق من ليس له إلا راو واحد.





طقال أبو عيد الله : فإذا الفرد العجلي بالتوثيق يعتمد عليه أم لا؟

فقال الشيخ. هذا بعود كما نفعل بالنسبة لابن حيان، إذا لم يكن لهسذا الذي وثقه العجلسي إلا راو واحد فلا نعستماد عليه، والعكس بالعكس تمامًا.

### itali itali itali

س ١٤٠ قبال العلمي ، وكنذلك ابن سعيد ، وابن صعرت ، والنسبائي ، وأخرون .

خي ١٤٤ النسائي ما بدا لي أنه عنده شيء من هذا التوثيق لمن لا يذكرون له راويًا إلا فسردًا، وأما ابن سعد فما في نفسي شيء حوله ، وابن معين أذكس أنه يوثق من ليس له في بعض الاحيان إلا راوٍ واحد ، لكن يختلف الأمر عندي بالنسبة لابن معين ، لأنه يمكن أن يكون اطلع له على أكثر من راوٍ باعتباره من الاثمة المتقدمين ؛ فلذلك ما أحشره في زمرة هؤلاء .

الشال أبو الحسق على الحلبي: محاكمة العالم على ما بين أبدينا فأصرة .

هقال الشيخ، نعم! لانه قد يكون اطلع على شيء أكثر، وهذا عا يلتقي مع كلامنا في الجولات السابقة.





فلقال ابو عليد الله : يعني الآن لو الفيرد النسائي بالتبوثيق، وليس له إلا راو واحد نمشي توثيقه؟.

فقال الشيخ: ( حسب القرائن).

المقال أبو عبد الله: يعنى نيس لذلك قاعدة.

فقال الشيخ: نعير.

3 6 6

س ١٤٢ من شبهات هؤلاء الطلبة أنهم يقولون إن الراوي الضعيف عنده متون الأحاديث ، فعندما يحدث بالحديث بركب للمتون أسانيد على التوهم، وليس عن قصد ، فكيف نعتمد هذه الأسانيد التي رواها على التوهم ونقويها بغيرها؟

جَيْمً؟؛ هلقال الشيخ على يريدون أنه لا يتنقوى الحديث الضعيف بكثرة الطرق؟

هقال الشيخ عدنا من حيث بدأنا ، الله المستعان ، يعني هل هم لا يفرقون بين شديد الضعف وبين قربب الضعف؟

فقال الوعبد الله: حاصل كلامهم أنهم لا يفرقون.

هُ فَقَالَ الشَّيِخُ إِذَا هَذَا مُردُودَ ، وَمَنَا سَبَقَ مِنَ التَّذَكِيرِ بَابِنَ لهيمة وشهر بن حوشب ، والتذكير بقوله تعالن : ﴿ أَنْ نَصَلَ إَحَدَاهُمَا





فتدكر إحداقما الأخرى ، ، هذا ضرب للفقه القرآني، والعقل السليم، كما يفرق بين ضعف وضعف، تمامًا كما يوجد هذا الاصر في الضعف المادي بين رجل ضعيف وبين أخمر شديد الضعف،هذا الشخص الشديد الضعف لا يستطيع أن يتحرك وأن بحثي ، بينما ذلك يقضي حاجة ويقسفي غرضًا ،وقد ينقوى هو مع غيره تمامًا، فهؤلاء في الحقيقة يعتبر إضاعة وقت في الاشتغال بجهالتهم وإشكالاتهم وشبهاتهم والرد عليها.

لان الأمركسما يقولون في يعض الاستال حسدًا المسين لا يستحق هذا العزاء:

س ١٤٤ قال أبو عبد الله ، هل ذكر ابن عدي للحديث في ترجمة الراوي يعني أنه من مناكيره ، وإن تم ينص على ذلك ، وعليه فلا يستشهد بحديث أورده ابن عدي في الكامل؟،

خَيْمُ \$ \$ \$ الفقال الشيخ ، هو هذا ، لكن الامر فيه دقة ، فالنكارة كما أظنكم تعلمون قد تكون في المئن ، وقد تكون في المئل، والنكارة في المثن بالنسبة الطلاب العلم أسهل وأوضح من النكارة في المئل ، فيإذا ما تذكرنا هذا التنفسيم، حيننذ نسحن نجد في ترجمة المترجم عند ابن عدي أحياديث صحيحة ، وقد تكون من





المتغل عليها عند الشيخين، ومع ذلك فهمو يذكرها في ترجمة الرجل إشارة إلى نكاره إسناده، وليس إلى نكارة صنته، فإذا لم يكن الحديث من هذا النوع أي المنكر صندًا، فالجمواب أنه منكر منذًا عنده، وقد يستفيد طالب العلم من كتاب الميزان للذهبي حين يذكر بعض الاحاديث التي ذكرها ابن عدي في اكامله، ويقوله صراحة (من مناكيره كذا كذا)، وهو في الغالب. وأقول في الغالب وأعني أيسضًا ما أقول إنما يسذكر المنكر مننًا وقد يذكر المنكر سندًا.

#### 

س 33، هل مستد البيزار(السند المعل) والمعجم الأوسط للطبيراني جميع أسانيدهما أورداها لبيان إعلال الأحاديث، وليس للاستدلال وللاحتجاج بها؟

على الاسانيد، هذا صحيح ، ولكن ليس مطرفا ، فأكثر الاحاديث لا الاسانيد، هذا صحيح ، ولكن ليس مطرفا ، فأكثر الاحاديث لا يتكلم على أسانيدها من حيث الضعف ، لكنه قد يقول تفرد به فلان، كما يقول الطبراني في مصحميه الاوسط الوالصغير الادون الكبيرة، فهو يعلل بالشفرد ولا يزيد على ذلك ، أما البزار فهو يشاركه في هذا، ويزيد عليه أنه يتكلم في بعض الاحيان على بعض رواته ، وبالمناسبة أقول نلاحظ عليه حينما يتكلم عن بعض



الرواة أن تضعيفه فيه تساهل ،أعني البزار لكن الذي أردت أن أنبه عليه هو أنه ليس تعليله الاحاديث أو أسانيد كتابه المعروف بالبحر النزخار مطَّردًا ، بل المطرد هو المسكوت ، إلا أن يقسول :(تفرد به فسلان) أما أن يجسرح أو أن ينتقد ، هسذا قليل بالنسبة لكشرة الاحاديث التي في فسسند البزارة.

### 50.00

# س ٤٦ ، قال أبو عبد الله، قوله إنه تفرد بها ، يعني بها إعلالا؟

الذي الذي الشيخ الهذا ليس تعلياً الكن ينظر إلى الذي تفرد به فان كان ثقة ، فله حكمه ، وإن كان ضعياً فله حكم أخر.

الفال أبو عبد الله: يعني لا يمشي على ناعدة كالكامل لابن عدي؟

قال الشيخ: لا ، يختلف كل الاختلاف.

نعمقال الشيخ: أما الطبراني في «الاوسطه» والصغيرة فدائرة نقده للرواة أقل من البيزار ، الشيء المبطرد عنده أنه : تفيرد به فلان ، تادرًا ما يوثق ، والاكثر أنه إن تكلم عن الرواة ضعف، هذا الطبراني، لكن هذا نادر بقسميه : التوثيق والتضعيف، أما الكثير في «المعجمين» وهو كمقاعدة عنده إلا ما





ندر أيضًا أن يقلول: لا يروي هذا الحديث إلا فللان عن فلان ، تفرد به فلان ، المنفرد قد يكون ثقة ، وقد يكون ضعليثًا ، ولا يعرج لبيان هذا إلا ما ندر .

فقال أبو عبد الله :: السؤال عن مقصده من قوله: (تقرد به) هل يعني بها أنه من مناكيره .

فقال الشيخ، قد أجيب عن هذا ، لا يعني.

فقال ابو عبد الله أحمد 🔞 🗓 يعني .

ختال الشيخ : لا ، أبدًا.

فقال أبو العسن على الحلبي، قد ذكر البزار حديث حذيفة به قال : جاء وقد نجران إلى رسول الله ﷺ فقالوا: ابعث إلينا رجلاً أمينًا ، فقال: "لأبعثن إليكم رجلاً أمينًا "، فتنافس الناس، فبعث أبا عبيدة بن الجراح.

وقال بعدها : هذا الحديث لا نعلمه يروي عن حسليفة إلا بهذا الإسناد .

هُمَّالِ الشَّيِخُ: وهو حديث صحيح ، ومنفق عليه .







س ۱۱٬۷۰ إذا كان الحديث في الكتب الحديثينة غير المتداولة ، ولم يقل بموجيه أحد من الفقهاء ، ولم يذكروه في كتبهم ، أركون هذا دليلا على نكارته ؟

خي بعض الكتب أو التخاريج في بعض الاحاديث، وقلت في بعض الفسريب أن كتب الفسقة خلت من ذكر هذا الحديث أو الخكم الذي تضمنه ، لعل من هذا السقييل يا أبا الحارث () عديث النعمان بن بشير في التراص ذكرت هذا في الصحيحة أو حديث النعمان بن بشير في التراص ذكرت هذا في الصحيحة أو غيرها ، فهذا لم تذكره كتب الفسقة : لصق القدم بالقدم في الصف ، هذا مع كونه في الصحيح البخاري من حديث أنس ، وفي سنن أبي داود من حديث النعمان بن بشير ، فقد خلت كتب الفقة من فقه هذا الحديث ، فضلاً عن نص الحديث .

فقال أبوالحسن على الحلبي؛ هناك مثال آخر شيخنا ذكر نموه . وهو حديث عابكم لم يقارف أهله اللبلة:

فطال الشبيخ اصدقات ، لذلك ربما لا يدل على النكارة ، وربما يدل على أنه خفي على المنتقدمين . ثم جرى على ناسقهم المتلدون ، وهذا من شؤم التنقليد ، فإنهم تركوا الاستمرار على

<sup>(</sup>١) يعني بذلك أخانا الشيخ علي الحلبي ، فابهو يكنن مأبي الحسن وأبي الحارث.







الحلط الذي خطه الائمة الاولسون، كمثل قسول من قال منهم: الا تقلدن مالكًا ، ولا الشسافعي ، ولا أحمد ، وإنما خسد من حبث أخذواه . هذا الاخذ انقطع ، وبالتالي كسان هذا من أسباب ضياع بعض الاحكام الشرعية من الكتب الفقهية التقليدية .

20 2 2

س 43، قبال أبو الحسن على الحلبي، شيخنا وضح الجواب، لكن كيف أو بالأحرى ما هو موضع الكلمة ، التي تذكرونها عن الامام احمد ينقلها عنه شيخ الاسلام ابن تيمية ويؤيدها ، وهي قوله، اياك وكل مسألة ليس هيها لك إمام هل لها هي هذا الكان موضع؟ وما هي ضوابط أخذها؟

رجي ١٤٨ قال الشيخ : أظن أننا تعرضنا لبحثه أكثرمن مرة.

نحن نفول: إذا كان الحديث صحيحًا في حدوده المعروفة في علم الصطلح يأتس كلام الإسام الشافسي أنه يجب الاخدة بالسنة الصحيحة، وإن لم يقل بها أحد أما إذا كان الحديث، وأعني طبعًا الحديث الصحيح يحتمل وجوهًا من المعاني فحينتذ إذا ما اختبار المتاخر وجهًا من تلك السوجوه، فلا بد أن يكون له سلفٌ من الأثمة وعلى هذا نحسل كلام الإمام أحمد.





س ١٤٩ قال ابو عبد الله ، قال الحافظ في . مقدمة الفتح . عن أبي صالح كاتب الليث ما يجىء من روايته عن أهل الحذق كيحيى بن معين والبخارى وأبي زرعة وأبي حاتم ظهو من صحيح حديثه . وما يجىء من رواية الشيوخ عنه فيتوقف هيه . فهل ترون تصحيح حديثه من رواية هؤلاء المذكورين ؟

جي المجاه الشيخ رواية الأولين الذين ذكرهم لا نجد لنا ما نرده به ، ومن باب أن المتأخر يستنفيه من المتنقدم ، ونقه و جهودهم التي لا تنبير لنا ، فما دام هذا الإسام أعني ابن حجر ذكر هذا الفرق ، ونحن نأسف أننا لم نتبه له إلا أخيراً "، فقط فذهبنا نحد وا حذوهم ، فنفرق بين حديث كاتب الليث، فيما رواه عنه إمام من الأثمة كالبخاري وابن معين والإمام أحمد ،أو رواه عنه ناس آخرون ، ولمو كانوا من الثقات ، لكن ليس لهم تلك القدم التي لمهؤلاء الاشمة المذكورين والذين يجهزون بين صحيح حديث منايخهم عن غيره.

ولعلكم تذكرون الشخص الذي قبل فيه إنه كان ( لعله شعبة أو غيره) كان يضعف رجــلاً ويروي عنه ، فقيل له : كيف تجمع بين تضــعيــفه وبــين الرواية عنه؟ تحن تميز صــحــيـع حديثـه من

 <sup>(</sup>١) ما أحسن الإنصاف حين يعترف هذا الإمام بمثل هذا الكلام ، في حين أن كشيراً من صفار الطلبة يستكفلون عن أن يعتلرفوا بخطلتهم ، فيتراجعوا عنه ، والله المستعان.







ضعيفه، فمثل هؤلاء الذين اصطفاهم ابن حجر على غيرهم، وخص منا يروونه من الحديث عن كاتب النبيث بالصحة دون الأخرين ، وذلك لأنه لاحظ فينهم ما قبل بحق شعبة أنه يعرف أن هذا فينه ضعف، ثكنه يمينز حديثه الصنحيح من الضنعيف، الخلاصة: ليس عندنا ما نرد هذا القول إلا بالغرور والإعجاب بما عندنا من جهل (1).

يقية السؤال ا

# ما يجيء من رواية الشيوخ عنه. فيتوقف طيه؟

هم الدار الشبيخ التوقف طبعًا ليس معناه الرد، كما أنه ليس معناه القمول ، كمما هو الشمان في رواية الاولين ، وإنما هذا يخضع للفرائن.

فإن كانت بعضها نقويه قويناه، أو لا تقويه وهنا لا بد من القول أن التضعيف هنا يكتفي بعدم وجلود ما يدعم حديث هذا الراوي الذي رواه عنه الشليلوخ ، إنما بإلحاقله بالقلم الأول الصحيح، فلذلك خاضع للقرائن التي نقويه ،فإذا اجتهدنا ولم

<sup>(</sup>١) ما أعظم الإنصاف في هذا الرجل خلافًا لبعض من دنس نفسه بين أهل العلم بمؤتفات كثيرة جمعها من هنا أو هناك، ثم يتعقب هذا الفحل، ويتنبع زلاته ، وينفخ فيها، فإذا وجد له حسنة أخفاها أو نسبه للفسه، وثم يذكره بها، فأين الإنصاف ؟ وأين التقوى؟﴿ والله غائب على أمره ولكنُ أكثر النّاس لا يعلمُون﴾ إ يوسف : ٢٣].



نجد ما نقويه فيبقى الأمر عمليًا على الضعف.

## 

س (3) قال ابو عبد الله أحمد ، في . الساسلة الصحيحة . أوردتم اسنادا في مسند أحمد والإسناد فيه أنس بن عباض حدثني أبو حازم قال الا اعلمه إلا عن سهل بن سعد قال قال رسول الله يجرّ . الحديث، قلتم هذا إسناد صحيح على شرط الثيخين وفيه هذا الشك من أبي حازم.

٥٠ فقال الشيخ، هذا أنت نفهم منه الشك؟

قال أبو عبد الله: قال: لا أعلمه إلا عن سهل بن سعد.

هنظال الشبيخ إذا قلت: أعلمه عن ضلان هل بصح هذا الاختصار؟ (لا أعلمه إلاعن ثلان. أعلمه عن ثلان) هل هناك فرق في العبارة من حبث المعنى؟ أنا أقول: لا فرق، ولا تفرض قولنا وفهمنا عبلى غيرنا، فمن فهم من هذا التعبير العربي شكا يضعف، ومن لم يقهم الشك ، وأنا بالطبع أعجمي ، ولا أنسي أصلى. فأنا لا أضعف الحديث .

ه فقال أبو عبد الله: في الصحيح مسلم الله عن الله : "أن النبي تَنْفُوفَت الأهل العراق ذات عرق " عن أبي الزبيس قال: الا أعلمه إلا عن جابر .

طقال الشيخ الحديث في اصحبح مسلم، لذلك يشرفني أن الأعجمي فهم مثل العربي.



الألوكة

س ۱۵۱ إذا روى جماعة من الثقات عن مدلس بالعنعنية . وانظره ثقة بالتصريح بالسماع، هل هذا يعامل معاملة اللخالطة والشذوذ؟

﴿ 01: فقال الشيخ، لا ، لاننا للاحظ أن الرواة بختلفون في معارفة كسون الشيخ أو شبيخ الشيخ مبدليًا ، فنهؤلاء الرواة لا يشتركون كلهم فس معرفة شيخهم أو بالاحسري إن كان من فوقه يدلس، ولذلك نهم قد لا يفرقون بين من يقول (حدثني) ، ويين (عن) ، أن ذهنه خالسي عن كونه مدلسًا ، بينما يوجمه آخرون يعرفون منَّ ترجمه هذا الراوي أنه كان يدلس ، فيتشبع تصريحه بالتحديث ، وحسينذاك تترجع روايته التي صرح فيهما بالتحديث على رواية الآخرين لهذا الاحتمال، ويحضرني الأن مشالان متقابلان : الأولىالذين يروون عن أبي الزبير : هذا التنبه الذي تنبه له الليث حتى حسمله على أن بذهب إليه، وأن يطلب منه إلى أن يعلُّم له على الأحاديث التي سلمعلها من جابر ، فكانت هذه الفائدة عظيمة جمدًا، مقابل هذا في الرواة عن أبي الزبيس نجد أحاديث كشيرة عن غير الليث في بعيضها التصريبح بالتحديث، وفي بعضها العنعنة ، فيتميز إذًا الليث عن الأخرين بأن انتبه لهذه الصفة التي كنان ابتلي بها أبو النزبير، فطلب منه منا طلب، في المقابل مثال آخر عكسي تمامًا: بقية بن الوليد ، فهو أيضًا مدلس، وتعلمون أن العلمياء يفرتون بين ما عنعن وبين سيا حدث ، لكن يذكر أن أبا حاتم الرازي ـ رحمه الله ـ نبه في ترجمة بعض الرواة





عن بقلية أنه لآ يفلرق إذا روي عن تقلية بين مَا عَنْقَهُ وَبِينَ مَا الْحَدَثُ، وَبِينَ مَا الْحَدَثُ، فَلَانَ ، بِنَمَا يَكُونَ قَدُ دُلُس، لَكُنَ الرَّاوِي عَنْهُ مَا عَنْدُهُ مَعْرِفَةً أَنْ بَقْيَةً مَدْلُس ، ولذلك يجب أن نتحفظ وأن تراعى تلفظه بالتحديث أو العنعنة.

خلاصة الجواب أنه لما كان الرواة بختلفون ، ويتميز بعضهم على بعض بمعرفة الراوي : هل كان يدلس أو لا يدلس ، فجاء في بعض الطرق وهم ثقات عن هذا المدلس بالعنعنة وجاء ثقة آخر عن هذا المدلس بالعنعنة وجاء ثقة آخر عن هذا المدلس مصرحًا بالتحديث ، فهدذه فائدة نعتبرها ولا نعاملها معاملة الشذوذ ، لان المشذوذ معناه أنهام الآخرين بعدم الحفظ، وهذه المعلة التي هي السبب في دفع رواية الشقة حمينما يخالف الثقات ، هذه العلة غير متحققة لوجود ما ذكرته أنفًا من يخالف الثقات ، هذه العلة غير متحققة لوجود ما ذكرته أنفًا من ألم يعضهم بمعرفة ترجمة الشيخ ، أو ترجمة المتهم بالتدليس دون الآخرين ، فالقضية لها علاقة بالعلم ، وليس بالحكم ، والحكم هو مدار حديث الشاذ ، ولعل في هذا بيانًا.

وقال أبو عبد الله أحمد: وهذا هو صنيع الحافظ في اللفتح؛ يبين ويقول: في رواية فلان تصريح بالسماع.

فقال الشيئ: نعم، هذا هو.

قال أبو الحسن على الحلبي: رجل عقد على زوجته ، ثم
 طلقها قبل الدخسول عليها ، ثم راجعها بعقد جديد ، وبعد أن





دخل بهما اللخمول الشرعي والزواج المشرعي وفي أثناء حبماته الزوجية طلقمها طلقة لم يشهد عليهما ، فذهبت إلى بيت أهلها، فأتن أهلها بها إليه، فأشهدهم على الإرجاع ، ولم يشهدهم على التطليق، وإنما أشهدهم على الإرجاع، ومضت حياته طبيعية، ثم سافير الرجل إلى إحدى البيلاد الأوربية ، وكيثير من النساء تأتيهن وسنوسات في موضوع السغر والزواج وتعبداه الزوجات فاتصلت به ، وقالت له: منن سندأتي؟ قال لها : أنا مشغول في هذه الابام، فقالت : هذا يؤكد ما قبل أنك تزوجت، فقال لها : أنا منا تزوجت ، لكني مشخبول ، قالت له : إذا لم تأت فنأنا سأرفع قضية التفريق، قال لها في خَظَة الآخذ والرد، افعلي ما تشاءين ، فهذه المرأة ذهبت عند انقاضي ، وافترت أن زوجها منذ عمام لا تعلم أين هو ؟ ولم يتنصل عليمهما ، وتريد التنفيريق ، والقاضي فَرَق بينهما ، وطلقهـا منه ، وبعد شهر أو شهرين فإذا بالرجل يأتي ، فالمرأة اعتبرفت له بأنها فبعلت هذا، وهي تندم على هذا الشيء لأن ينهما أبناء وبنات ، وهمو بقول أنا متردد ، وأريد أن أعسرف حكم الشسرع ءومن الناحيسة القسالونيسة شيسخنا يستطيع الإرجاع ، لأن المطلقة الثانية لم تسجل، لأنبه طلقها بلا إشهاد ، ولكنه أشهد في الرجوع ، لكن هو يريد أنَّ يطمئن من الناحية الشرعية، هل يعني يرجع زوجـته أم أن الأمر قد وقع فيه ثلاث طلقات بالطلفة الثانية التي وصفنا حالها؟





خ ۱۵۲ هسقسال الشسيخ، هذه مسخت غرة سادام أنه لم يشهد عليها. فقال أبو الحسن الحلبي: والإشهاد على الرجعة لا اعتبار له في موضوع التطليق؟

فقال الشيخ ، أشهد على الإرجاع ؟ هذه مشكلة.

الشيخ الالباني، هذه مسألة تشبه تمامًا فيما لوطنق في القضاء الذي يسمونه بالقضاء الشرعي ، لكن لم يشهد ، ثم مأل أمثالنا مثلاً، فأمثالنا لا يفتون بصحة هذا الطلاق ، ولا بعدم صحته، وإنما يفرقون بين ما إذا كان الأمر رفع إلى القضاء ، وبت فيه، فليس لنا فتوى بعد البت، أما لو لم يرفع الامر إلى القضاء ويستنفتينا فنفتيه بما ثبت في السنة من ذلك حديث علموان بن حصين ، تكن هذه القضية تشبه فيلما لو كان رفع الامر إلى القضاء المقضية تشبه فيلما لو كان رفع الامر إلى عليها إعتبرها طلاقًا لانه أشهد في الإرجاع فتكون طلقة .

هقال أبو الحسن على الحابي : الكذب؟ : تربد الآن شهيخنا قضية التطليقة المبنية على الكذب؟

طقال الشيخ : ذاك الذي أعنيه بالقانون هذه.

شعرفال الشيخ : هذا التفريق بناءً على كذب المرأة أيضًا نريد أن ندرس حكم القضاء المزعوم هل كان تطليـفًا أم كان تفــريقًا؟ لأنه إن كان تطليقًا وكانت هي الــطلقة الثائثة لا سمع الله ﴿ فــلا



نحلَ له من بعد حلى تنكع زرحا غير: ﴿ [البسقرة: ٣٣٠] أما إذا كسانت تفريقًا فكل طلاق تفريق، وليس كل تفريق طلاقًا، فحينتذ يوجد مجال المتفكير في إعادتها إلى عصمة زوجها إذا كان تفريقًا وليس طلاقًا.

فقال أبو الحسن: لو قلنا هو تطليق ، لكن هذا التطليق وقع قانونًا، لكنه لم يقع شرعًا بدليل أنه مبني علن الكذب، والطلقة الثانية وقعت شرعًا ، ولم نقع قانونًا.

فقال الشيخ عفوا نحن مانسطيع أن نقول قانونا وليس شرعًا ، لأن هذا القانون الذي تعبر عنه هو قانون القضاء الشرعي كل المعاملات الآن الأنكحة والطلاق ونحو ذلك في المقضاء الشرعي ، لكن القضاء الشرعي قسم فيه يحكم بالمذهب الحنفي وقسم بالمذهب غير الحنفي إلى آخره فيتعود العلة التي ذكرتها آنفًا إن حكموا بتطلبق هذه المرأة في هذا القضاء الشرعي ، فنحن ليس لنا الآن أن ترقضه بعد نفاذه وبعد وفوعه.

شبخت! هذا أنا أعرف عنكم بقبضل الله من قبديم لكن قصدي أن هذا الحكم لو كان مبنيًا على الصدق وإن كان خطأ نقبله، لكن إذا كان مبنيًا على الكذب في الأصل وهذا الكذب المرأة اعترفت به؟

قَـــال الشــيخ، خطينا الآن شيخ الإسلام ابن تيمسية جاءت إليه امرأة ، فكذبت وقالت ما قالت ، وأفستاها على كذبها ، ثم تبين



نه كذبها ، هل يعود على حكمه السابق أم لا؟ هذه مشكلة ، وما عندنا اليموم شيخ الإسلام، فهم يحكمون بما يبدو من الشخص وقد يفيدنا استحضار قوله عليه السلام اإنكم تختصمون إلي وإن أحدكم أخن بحجته من الآخر، فإذا قطعت له من حق أخيه فإغا أقطع له قطعة من المناراة أو كما قال

الشاهد من هذا الحديث أنه أخذ منه الفقهاء قولهم « نبحـن نحكم بالظـاهر والله يشولن الــــرائر "أنا أرى لحــل هذه المشكــلة الرجوع بالقضية إلى القضاء الشرعي أو القانوني كما قلت أنقًا.

هقال أبو الحسن على الحلبي : تسجن المرأة لانها حلفت يمين كاذب، وشهادة زور باطلة ، فالقاضي يأمر بسجئها مباشرة.

هقال الشيخ، ما عندي حل.

قال الشيخ، تخليص المرأة من السجن بطريقة أو بأخرى،
 والقانون مطاط في هذه القضية مثلاً الكفالة أو شيء من هذا؟

فقال أبو العسق نعم ، قد يدرسونها من هذه الناحية ، لها مخرج من هنا ، أكرمك الله يا أسناذي جزاكم الله خبراً.

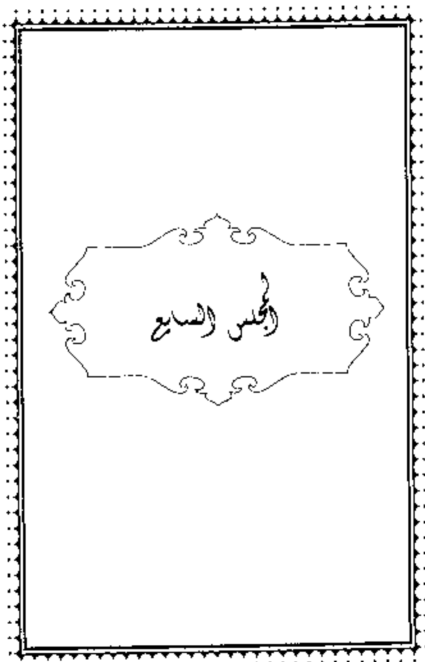
. انتهى المجلس السادس



















والذي تم تسجيله في يوم القاسع والعشرين من شهر شوال سنة سبع عشرة واربعماية وألف للهجرة . ١٩١٧،١٠٢٩ هـ.

قال أبو عسيد الله : بسم الله الرحسن الرحيم، الحسمد لله والصلاة ، والسلام على رسول الله ، وبعد:

س 10: قال الحازمي في شروط الانعبة الخمسة. وهو بتكلم عن شرط البخاري: إنه لم يقصد الاستيماب لا غي الرجال ولا في الحديث. فإن شرطة أن يخرج ما صح عندد. لانه قال: لا اخرج في هذا الكتاب إلا صحيحا، ولم يتحرض لأمر اخر. وما سلم سند دمن جهات الانقطاع والتدليس، وغير ذلك من أسباب الضعف لا يخلو إما أن يسمى صحيحا أو لا يطلق عليه الصحة فإن كان يسمى صحيحا فهو شرطه على ما صرح به. لا يحلق عليه الصحة فإن كان يسمى صحيحا فهو شرطه على ما صرح به. ولا عبرة بالعدد . وإن لم يطلق عليه اسم الصحة . فلا تاثير للعدد لأن ما الواهي لا يؤثر في اعتبار الصحة . ولم يذهب إلى هذا أحد من أهل العلم قاطيمة.

حَيْمُ ٢٥٢: فقالَ الشيخ: ما السؤال بالضبط في هذا الكلام ؟

قبال البوعبيد الله: السيؤال عن قول الحيازمي: لأن ضم الواهي لا يؤثر في اعتبار الصبحة ولم يذهب إلى هذا أحد من أهل العلم قاطبة ، فهذا إشكال.

قبال الشبيخ : ليس هذا إشكالاً ، إذا كبان من رواية الراوي شديد الضعف فليس فيه إشكال، وكلمة واهي تستعمل في شديد الضبعف، وإن لم يقسس الواهي بشديد الضعف. كبان الكلام مرفسوضاً لان المقرر في علم المصطبلح أن الحديث يتقبوى بكثرة الطرق بشرط السلامة من شدة الضعف، وهذا يناقض الإجماع أو





الاتفاق الذي نفل عن العلماء.

هقال أبو عبد الله أحمد: فالأولى حسمته على أن الواهي هو شديد الضعف ، وإلا قمر دود.

فقال الشيخ: نعم مردود لمخالفته المنقرر في علم المصطلح ومردود بما ذكرته في جلسة سابقة من الاستشهاد بآية شهادة المرأة وغيره.

#### S 5 5

س ١٥٠ قال يصقوب بن شهيبة: قلت ليحيى : مستن يكون الرجل معروفًا إذا روى عنه كم ؟ قال : إذا روى عن الرجل مثل ابن سيرين والشعبي وهؤلاء هم أهل العلم فهو غير مجهول.

قلت ـ يعني (يعقبوب بن شيبة ) ـ: فإذا روى عن الرجل مثل سماك بن حرب وأبي إستحاق. قبال : هؤلاء يروون عن مجمهولين، فقبال ابن رجب: وهذا تفصيل حسن، وهو يخالف إطلاق محمد بن يحيى الذهلي الذي تبعه عليمه المتأخرون أنه لا يخرج من الجهالة إلا برواية رجلين فصاعك عنه ، فهل هذا الكلام مسلم ؟

يح 104 قبال الشبخ ببدو لي أنه ليس المقصود أنه يخرج من الجهالة العبينية ويصير بروايتهما أو برواية أحدهما عنه ثقة، ما أظن المقصود هو هذا ، وإذا كان الأمر كذلك، فلحينشة يسهل التوفيق بين من روى عنه مثل أبي إسحاق الطرف الثاني، فقلصد القائل التنفريق بين رواية كل من





هذين الراويين ونقديم ـ ولا أفول تغييم ـ رواية الأول قبل الآخر، والحصيلة والفرق: هو أن ذاك بكون صحهول الحال والآخر يكون مجهول الحال والآخر يكون مجهول العين ، مجرد رواية أبي إسحاق عن الراوي لا يخرج من الجهانة العينية إلى الجهالة الحالية ، وليس كذلك رواية أبن سيرين والشعبي فيمنا إذا رويا عن راو فهو عند هذا القائل يخرج برواية الشعبي وابن سيرين عن الراوي من الجمهالة العينية إلى الجمهالة الخالية ، ليس يعني أن ذلك يجعله ثقة ، لانكم فيما أظن تذكرون معي ما هو مذكور في المصطلح أن رواية الثقة عن الرواي لا تجعله ثقة ، والمثالة العبنية إلى الجمهالة العالمية إلى الجمهالة الحالية ، فيكون الشعبي وأمثاله مستشنين من هذه القاعلة ، أما أن يكون مجرد رواية الشعبي أو ابن سيرين عن الراوي تجعله ثقة فما أظن أن هذا شيء يقصده القائل .

قال أبو عبد الله: ألا يعتبر هذا الكلام نقضاً لكلام الذعلي؟ المشال الشبيخ الا يعتبس بارك الله فيك نقضاً ، وإنما يعسبر تخصيصاً وتقبيلاً.

الذهالي الله الله العني أن الأصل هو كلام محمد بن يحيى الذهالي إلا فيمن يستثنون؟

هقال الشيخ: نعم.

قال أبو العمن شبخنا قال الكوثري عن حديث : فقد روي هذا الحديث عن أبي عمون عن الحارث: أبو إسحاق الشهباني ، وشعبة بن الحجاج المعروف بالتشدد في الرواية والمعترف له بزوال الجمهالة وصفنا عن رجمال بكونون في السند، فنقلتم : فليله مؤاخذتان : الأولى أن كمون شعبة معروفًا بالتشدد في الرواية لا



Millette

بستلزم أن يكون كل شيخ من شيبوخه ثقبة، بل قد وجد في شيوخه جمع من الضعفاء ،ثم ذكرتم له ثمانية عشر راويًا ،ثم قلتم : من أجل ذلبك قالوا في علم المصطلح: إذا روى العبدل عمن سماه لم يكن تعديلاً عند الاكثرين وهو الصحيح،كما قال النووي في االتثريب، وراجع له شرحه اللتدريب».

فعقب الشيخ الجمع بارك الله فيك هو كما قلنا آنفا فيما ببدو وأنت تعلم أن كلام العليم الحكيم الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلف، فيه العام والخياص، والمطلق والمقيد، فبالأولى والأحرى أنه إذا جاء حكمان متنافضان من مصدرين مختلفين ، أو شخصين متبايدين، فبالأولى لا نرفض أحدهما بالأخر ، وإنما نجمع بيهما ما استطعنا إلى ذلك سبيلا، وهنا الأمر سهل وميسور جذا، هذا كله من باب الاعتداد بكلام العلماء وعدم الإسفاف بأقوالهم بالضرب بها عرض الحافط، وإنما نقدر كل قول حق قدره ، فإذا ما ننافر من هنا أو بهذا الطريق ننجو أن نكون مبالفين أو متهاونين ، فوبما يؤرج لإنسان القبول الأول فينضرب بالقول الأخر ، وربما راق يؤرسان آخر القبول الآخر فينضرب به الأول ، وهذا هو شبان الناشين اليوم.

**طقال أبو** عبد الله : أهم يأخذون بجانب واحد.

هقالالشيخالالباني: ولذلك ما استطعمنا أن نجمعُ نجمعُ . ولا نفرق .





س 20: قال أبو هبد الله ، المدلس تدليس التسوية الشهور فيه اشتراط التصريح بالسماع من أول السند إلى أخره، ولكثي وقطت على مواضع لابن حجر يكتفي بتصريحه بالسماع وتصريح شيخه هل يسلم له ذلك؟

﴿ ٥٥٪ الشبيخ؛ كقاعدة لا. ولكن كملاحيظة موضعية حول ذلك الحديث ، يمكن ، ولكسن لا بسلم له كفاعسدة على محلاف المشهور والمعروف والمتبع، ولكن يبدو للإنسان، وهذا أنا ألاحظه في بعض تخريجاتي أنه يستبعد مثلاً أن يكون هناك إستقاط مثلاً والرواية للوليند بن مسلم بنسنده عن سعيد بن المسبب عن أبي هريرة مثلاً، قد يستبعد الباحث أن يكون هناك مسقط بين سعبد ابن المسليب وبين أبي هريزة ، لماذا ؟ لا لأنه لا يوجد عدادة بين سعليد وبين أبي هريرة راوء وقبد يكون مبهلمًا ، مجلهولاً إلى أخسره، وإنما لأن هذا نادر جدًا، أن يروي سسعيد عن أبي هريرة ويكون هناك واسطة بينه وبينه ، فهذا نادر جدًا، والنادر لا حكم له، ولما كانت القاعدة وضعت على أساس ما يشبه الاستقراء ، ولا أقول الاستفراء، وإنما أقول ما بشبه الاستفراء ،أي من عديد من النماذج والاستلة، فالأن يستطيع مثل هذا الساحث أو الحافظ العساغلاني أن يثتزم الشرط في كل اصطلاح في ممثل المثال الذي ذكرناه أتفًا فيهذا أمير ينقدح في نفس البياحث ، لكن لا يصح قاعدة.







## س ١٥٦هل إذا قبال مسلم في اخبر حديث ما (الم يقل لفظة كذا إلا فلان) هل يعني ذلك غمرًا منه في هذه اللغنلة؟

خ313: الشميخ، أظنه يشهر إلى التنفرد ، وإلى أن الأمر قد يتطلب شبقًا من البحث خشية الشمادوة ، ولكن ليس حكمًا منه ينبغي الاعتماد عليم، فإنه لو كان يعني ذلمك لم يكن هناك ما يحول بينه وبين الإفصاح والتصريح بالشذوذ والنكارة أو ما يشبه ذلك، هذا ما يبدو لي، والله أعلم.

قال البوعيد الله: يعني أن الأصل الاحتجاج بجميع مارون . قال الشيخ: نعم.

قال أبو عبد الله: شيخنا لعلنا أنهينا أسئلة الحديث ، وبقي عندنا أسئلة السئلة المحديث ، وبقي عندنا أسئلة أسئلة في أمر العقبيدة ، لأنه ظهر أناس يستهملون الائمة بالابتداع والفسلال ، وقد بدءوا في هذه الايام يخرجلون رسائل وينشرونها ويبيعونها بشمن التكلفة، فتنتشر، فخطرهم بخشي منه بعد هذا السغير في أسرهم ، وقد لخصت بلعض ما عندهم من شبه، وسأعرض ما يبسر الله عز وجل عليكم.

### .#. .#. .#

س ۵۷ مشی یعند اثر جل من أهل البندع ، ویخسرج من أهل السنة؟ یعنی إذا وقع فی بدعة واحدة أو اثنتین او أكثر او اقل؟

ج ٥٧:أجـابالشـيخ، المسألة أولاً ليس لها عــلاقة بعدد البدع التي يقع فيها العالم المــلم، وإنما لهــا علاقة بإصراره على البدعة







بعد أن نشام عليه الحجة من أهل العلم ، والحسجة ، وأظن هذا الكلام واضح،وعليه فما وقوع العالم في البدعة بأخطر من وقوع العالم في استحسان ما حرم الله أو تحسويم ما أحل الله ، فكل هذا وذاك كل ذلك مختالف للكتاب والسنة، صحيح أن السبدعة من جانب هي أخطر من تحليل المحرم أو العكس،ولكسن هما لا يستويان أو هي مع التنجليل والتنجريم تستوي من جنانب أن الإصمرارعلي هذه أو على ذاك هو الذي يخمرج صماحيمه من أن يكون من أهل العبدل، وإلا فتحن نعلم أن كشيرًا من العلسماء ، ومن أهل السنة قد وقعوا في أشياء مما تعستبر بدعة مخالفة للسنة. وهنا لا بد من التفكير ، ولا فرق بين كون البيدعة كما اصطلحوا على التفريق بين أن يكون في الاصدول أو في الفروع ، فلا شك أن بعيضهم وقبعوا في البيدعية بالاجتبهاد البنزية الأجور عليبه صاحب. ولذلك فما ضر ذلك شبينًا في منزلة ذلك العبائم كما أنهم وقعوا في تحليل ما حسرم الله ، والعكس بالعكس تمامًا، وما فَلَكُ إِلَّا ؛ إِمَا لَعَمَدُمُ وَقُولُمُهُمُ عَلَىٰ النَّصِ الذِّي يَخَالُفُ مَاذَهُمُوا ا إليه، وإما مع الوقنوف عليه، ولكنهم فهموه فهممًا يؤجرون علمي هذا أو ذاك أجبرًا واحدًا، ولذلك فسليست المسائة منهطة بعدد البيدع، وإنما ما تبين لنبا أن هذا العالم حبيتمنا وقع في البدعية وأقيسمت عليه الحجسة ، وظهر عليه التسعصب لرأبه وعدم فسبول الحجة ،فهذا الذي تضيره بدعته، وأنا لا أفرق حين ذاك بين هذا وبين من أصرعهي التسجريم أو التحليل المخالف للحسجة، وإن لهم تفهم المسألة هكذا كبانت القضية فوضمي بالبحيث إبنا نفرق بين متسمائلين علماذا هسقا يكون مبتسدعًا وضمالاً،وذلك بكون من أعلى السنة والجماعة؟ وقد يكون ذاك أكر مخالفة لاسبة.





لا جواب. إذا ما ظلوا متسمكين باللفظ هذا ابتدع ، وذاك أرتكب محرمًا فهذا مأجور، لماذا هذا مأجور ؟ لأنه كان مجتهدًا، وهذا الذي سموه مبندعًا أيضًا بمكن أن يكون مجتهثًا، ويمكن أن يكون منسبعًا لهسواه، فالتقسرين بين هذا وذاك، إنما هو إرادة الحق والخضوع للحق، إذا ما تبين له أو عكس ذلك تمامًا، هذا الذي تبين لي على مر الزمان ، ولا أرئ حلاً لهذه القبضية خاصة في الزمن الحاضر لوأنسنا بمجرد مانري رجلاً خسائف الجماعة في مسمألة ما حكمنا عليه بأنه مبتدع، لا ينبغي أن ننجرأ باتهامه بالبدعة إلا إذا تبين لنا إصراره على مخالفة الحجة.

هَمَالَ أَبُو عَمِدَالِلهُ أَحْمَدُ : هل الاجتهاد شرط في نَفي البدعة عيه

قسال الشبيخ، نعم ، وإلا فيعليه أن ينسبع العلماء ، وبهسله المناسبة: نحسن نقول كلمة أظنها مهسمة جدًا،وهي قاصسمة ظهر هؤلاء المدعين للعلم وأفسربنا باعز وجل باقي ممثل قوله تعمالن لَمْ فَاسْأَلُوا أَهْلِ الذَّكُر إِنْ كُنتُمْ لا تَعْلَمُونَ ﴾ [النجل: ٤٣] فجيعل الآمة من حيث العلم وعدمه قسمين: قسمًا عثماء وقسمًا ليسوا بعلماء، وأوجب على كالح من هذيسن القسمين واجلبًا، فلمال عمزوجل مخاطبًا الآمة التي تمثل الاكثرية مسن حيث الصفة الغانسمة بها أو عليها قال تعالى م فاسألوا أهل الدكر إن كتنع لا تطمون م الخطاب للأمة يعني من لا يكسون من أهل الذكسر؛ ولذلك تحن نقسول لهسؤلاء التائسشين: همل أنتم من أهل الذكر؟ هل أنتم ممن أهل العلم بالكتاب وبالسنة وما يشفرع من وراء ذلك من فروع كثبـرة وكثيرة جدًا؟ . ليس فسقط فيمسا تعلق بمعرف اللغة العربيسة وآدابها، وإنما





بمعرفة أصول الفقم وأصول الحديث. أم هي الأهواء التي تصيب هؤلاء كالريح الهوجماء تأخذهم يميئا ويساراه فإن كانوا يعمترفون كمنا هو المقروض أنهم ليمننوا بعلماء ، لكن حسبهم أن يكونوا طلاب علم، إذًا أنتم يشملكم هذا الخطاب ﴿ فَاسْأَلُوا أَهُلَ الذَّكُمُ إِنَّ تُشَوِّلا تَعْلَمُونَ ﴾ هكذا أرى أن الشكلة تكون مع المجتمع الإسلامي الذي يمثل هذا المجستمع الأقل من أقسلهم عددًا ،وهم العلمياء . والاكشرون عليهم أن يلجلؤوا إلى هؤلاء العلماء ، قبال الله عز وجسل فإوكؤ رفؤه إلى الرئسول وإلى أوكي الأمر منهم لعلمه الدين يستنبطونه منهمكم فأهل الاستنباط هم هؤلاء العلماء الذين أمرت مجموع الامة باللجموء إليهم إذا مما جهلوا ﴿ فَاصَالُوا أَهُلَ الذَّكُمُ إِنْ كُنتُمْ لا تعلمُونَ بُهِ وَهُمَّا بَرَدُ أَخُدِيثُ ٥٠ أَلا سَأَلُوا حَيْنَ جَهَلُوا ، فَإِنَّا شَفَّاء العي المسؤالة حديث الجريع الذي أمر بالتنعصيب وفعلن هذا ينبغَى أن تفهم قضية البدعة ، والتحليل ،والتحريم ، إذا صدرت من العالم الخلص، فهو سأجور على كل حال، ولذلك أنا أذكر أن شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله، أولا : ينكر نفريق الإسلام أو الدين إنَّى أصول وفروع ، ثم إقامة فاعدة على هذا التفريق ، وهي مع الأسف مسعروفة عند المستأخرين أن المخطىء فسي الفروع يعذر، ولمي الاصول لا يعذر.

هذا خطأ ناشئ عن الخطأ الاول ، وهو تقسيسم الإسلام أو الشريعة أو الدين إلى أصول وفروع، فكلام ابن تيسمية كلام عائم رحمه الله وجزاء الله عن الإسلام خيسرا، فهو رجل مستمكن في العلم ويأتي بنكت وفوائد لا تجددها في بطون الكتب ، فهذا من هذا القبيل تمامًا ، ومما بستسائس لهذا الذي نقلناء عن ابن تبمية ،





وهو أنه لا ينبغي التفريق بين الخطأ في الأصل والخطأ في الفرع : هذا يغتفر ، وذاك لا يغتفر ، كيف هذا ؟

إذا أخطأ في الفروع وقد نبينت له الحجة فهو يعاقب، ولكنه إذا أخطأ في الاصول ولم تتبين له الحجة لماذا يعاقب؟ ويناسبنا أن نذكسر الأن الحديث الذي رواه الشبيخان فسي االصحبيحين، ذاك الرجل الذي أدركته الوفاة وجسمع أولاده فقال لهم: أي أب كنت لكم؟ قالوا: خمير أب، قال : فإني مقبل علن ربي ، وثنن قدر الله علي ليعذبني عذابًا شديدًا. ومعروف تمام هذا الحديث، وهو أنه قال لأولاده حين أوصي: أن تطرحوني في البحر الماثج والربيح الهائج، فقال الله عز وجل: كوني فلانًا ، فكان .

قال الله لا عز وجل لـ لهذا العبــد:ما حملك على ما فعلت؟ قال: خشيتك، هذا وقع في الكفر ، لكن كان مغلوبًا على أمره، ومعتني ذلك أنه لم يكن قــاصلة الكار ، وعلى هذا فــإنه لا يجوز التفريق بين الأصول والفروع ، ثم لا يسجوزالتفريق بالمؤاخذة بين الفروع أو الأصدول أو عدمهما ،إنما المؤاخذة تترنب على الجسجد والإنكار سواء كانت في فرع كما يقولون أو في أصل.

قال أبو عبد الله: من الشب في ذلك إطلاق بعض السلف على بعض العلماء وصف البدعة كقولهم في صنعر مع جلالته : إنه مرجىء ، وكذا قسول البخاري عن أبي حنيفة: كان صرجنًا ، وقال بعضهم عن الحاكم : رافضي خبيث.

**المقال الشيخ** : وهذه الكلمات ما وراءها أنه لا يجوز أن يفال عن الرافضي رافضي، أم لا يجوز أن نقول عن الرجل إنه رافضي إلا بعلم؟ ولا فسرق عندي بين أن يضول فلان رافيضي ولاحجية







لدينا ، وبين أن أقول إنه شيعسي ولا حجة لدينا. وبين أن نقول مستدع أو مسخالف للسسنة ولا حجية لدينا ، والعكس بالعكس تمامًا، فمن ثبت لدنيا أنبه وافضى ، فلا بأس أن تشول به ، وليس هذا نقضًا للأصل، وإنما للتحري في وضع الكلمة في مكانها . أليس كذلك كما نقل عن الذهبي عندك؟

فتقال أبو عبيد الله : بلن، لكنهم يقولون إن من وصف بالإرجاء خرج من السنة ، ودخل في البدعية ؟ فقال الشيخ: في هذه الخصلة

فقال أبو عبد الله: ليس على الإطلاق.

فقال الشيخ طعار

قال أبو عبد الله : وكذلك من هذا الباب ينقلون عنكم ما القلتموه عن ابن الهادي في وصيف ابن حزم بأنه جهيمي جلد، فنقلتم هذا الغول مقرين له، ثم كيف يكون سنيًا جهميًا؟.

فقال الشيخ : سبق الجنواب في تلك الخصلة، يعني أن من كان يحتج بالكتاب والسنة ، ويقول بكل ما يقول به أهل السنة ، لَكُنَّه فِي وَاحْدَةً مِنْهَا كَالْإِرْجَاءُ مِثْلًا إِذَا كَانَ مُرْجِئًا بِقُولُ الْإِيمَانَ لَا يزيد ولا ينفص ، فهذا خلاف الكتاب والسنة ، لكن يقول القرآن كلام الله وليس بمخلوق ، هل هذا أصاب في هذا أم أخطأ؟

طقال أبوعيد الله : أصاب .

فقال الشيخ : وقس على ذلك الإصابات كملها ،وهنا يأني قسوله تعمالين فأولا يجرمنكم شنان قوم على الانفدلوا اعدلوا هو الهرب ا التُنفوين﴾ [المائدة: ٨] وفي هذا الجانب تحن نفول مرجىء ،الكن



مَا نَقُولُ : إنَّهُ وَاتَّقِي أَوْ مُعَـَّزُلُي أَوْ مَا شَابِهِ ذَلَكُ، لَانَا عَلَمَنَا أَنَّهُ في هذا الجانب سنَّى ، وفي هذا الجيانب بدعيَّ،أو متسنن ،وهنا مبتدع ، وهكذا أننا نقول إنه ظاهري ، وظاهريته مقبتة ، فهل هذا يخرجه عن زمامته في العلم؟.

التجلواب: لا ، وأنا من أشد الناس إكبارًا وإجلالا للرجل، لكن لا أجد ما يمنعني من أن أجمع بين هذه الجلالة الحقيقية التي تمثل بها وبين كونه جاملًا على الظاهرية ، لدرجة أن يقول: النهبي رسول الله ﷺ عن الجول في الماء الراكسة»، فاإذا منا بال زيد في إناء، ثم أراق هذا البيول مَن الإناء في الماء جياز ، لماذا؟ لأنه لا يصدق عليه قوله : نهني عن البول في الماء الراكد.

هذا لم يبل في الماء الراكد؟ إنما بال في إناء فسارغ ، لكن ما الفرق بين وجمهود الوسيلة وبين عدمهما همشهنا ؟ والتلوث إن لم نقل : التنجس قد حصل سواء كنان البول في الماء الراكد أو كان البدول في الإناء القارغ، ثم أريق منا في الإناء من البدول في الماء الراكد، سمعت هذه الفلسفة؟

## طقال أبو عبد الله أحمد : أحم.

**هقالاالشيخ: هو يقولها لكن ما يخرج عن تقديري مطلقًا ،** وعن انتصاره للكتاب والسنة ومحاربيته للبدعة الكبري التي عمت وطمت، وعلى ذلك قل عن الأثمية أو لنقل معيدلين للفظ لنقل عن العلماء الذيسن جاءوا بعد الأنصة ، وأكثرهم من المقلدة كسما يفعل بعض الغلاة اليوم فما أدري من حدثني عن بعضهم أنه يري أنه يتقرب إلني الله محرق فتح الباري.





فقال أبو عبد الله : هم من هؤلاء ، وهذا رأسهم بمصر.

فقال الشيخ : سبحان الله! هذا لا يتادب بالآية الكريمة (الا بحرك شنة فوم على الا تعدلوا اعدلوا هو اقرب للنفوى المائدة (١٨) إذا كسان الله عسر وجل يقسرق بين طائف تين ، وأعني مسا أقسول من المشركين ، وتكنه من أهسل الكساب يقسرق بين النصسارى وبين البهود، أليس لنا في هذا هدي وأدب أننا نقدر الناس ونعطي كل ذي حق حقه ؟ صاحب اقتع الباري المسلق من قال الا هجسرة بعد المقتع . لكن له أخطاء ، وله شذوذ سواء كانت كما نقلنا عنهم أنقا في القسوع أو الاصبول ، لكن الغيالب عليه العلم والصيلاح والهسدى ، وليس الخطأ ، ولذلك فسلا بجسوز هذا والصلاح والهسدى ، وليس الخطأ ، ولذلك فسلا بجسوز هذا التطرف، وهذه المبالغة أبدأ ، الشاهد أن ما نقلت من هذه الالفاظ الذي أفهمه هو أنهم يعطون كل ذي حق حيقه ، ولا يخرجه هذا الكلام الجارح لا يخرج المجسوح عن كونه صاخًا متعبدًا، فهذا الكلام الجارح لا يخرج المجسوح عن كونه صاخًا متعبدًا، فهذا المتزلي عمرو بن عبيد حينما بذكرونه يقبولون: إنه كان واهدًا المتعبدًا، لكنه كان معتزليا ، وهذا من هذا الباب.

ما أكثر كتب الحديث التي فيها أنواع من التجريحات، لا قرق في ذلك بين أن يسكون الرجل إمامًا في علمه أو يكون من عاصة المسلمين أو من الرواة المحدثين، وقد يصفونه بالمصلاح والتقرئ ، لكن يصفونه بسوء الحفظ، وربما وصفوه بأنه يهم إلى حد الكذب ، وقد يقولون: إنه كذاب، إنه وضاع ، أو نحو ذلك، ولعلك تذكر كمشال نوح بن أبي معريم هذا من علماء الحنفية ، وتعله من تلامذة أبي حنيفة مباشرة ، المهم أن هذا رموه بالكذب مع أنه رجل عالم فاضل حتى غيلا بعضهم لما وصفوه



بأنه جامع لكشرة علومه، قال : جمع كل خير إلا الصادق ... فإني أرئ أن هذا التعبيس اكل خير إلا الصدق هذا هو العدل ، لأنه رجل مستهم بالكذب ، وإنه كبان يتقرب إليين الله عز وجل بالكذب، لما جيء إليه وقيل له: من أبين لك هذه الأحاديث التي ترويها عن عكرمة عن ابن عباس: قال رسول الله ﷺ في فضائل الغرأن مسورة سورة ؟ قال : إني لما رأيت الناس شغلوا بضفه أبي حتيفة (شبخه) ومغازي ابن إسحاق. وضعت لهم هذه الاحاديث حسبية يتقرب بها إلى الله با هو كذاب باويشعمد الكالب ، لكن جمع كل خبر، إذًا هذا الثيخ العسقلاني ـ الإمام ابن حبجر ـ كيف لا نعيامله كما يعيامل علماء الحرح والتبعديل الرواة الذين جرحوا بنوع من أنواع الجرح الكبيسرة، إذا هم خرجوا عن سبيل المؤمنين في هذه الفضية ، وهذه عاقبــة المغرورين المعجبين بجهلهم وآرائهم الفنجة الستي لم يتلفوها عن أهل العلم أولاً، ولا أنهم وفقوا من ربهم لعلمه تينارك وتعالى يعدم إخلاصهم ، وإنمأ إرادة الظهور ولو بمخالفة العلماء وسلوك غير طريق المؤمنين.

#### 20 20 020

س 204 ومما يحتجون به أو يتكلمون به يقولون إن مثل عسرو بن عبيد كما ذكرتم فيه جانب من السلاح . لكنه يذم لأنه مبتدع ، ولايتكر إلا باللام ويوصف بالضلال ولا يوصف بالامام لا ويقولون: لا نقول الإمام عسرو بن عبيد الكيف نصف ابن حيجر بانه إمام وهو من أهل الضلال ويوصف بالضلال ولا يذكر إلا على سبيل الذم؟

چی: ۱۳<mark>۵۸شیخ</mark> لا بستوبان مثلاً.







طلقال أبو عليه الله: وعلى هذا فيطالهـون بتصغير هؤلاء العلماء الذين وقعوا في مثل هذه الامور .

فقال الشيخ: أولا نهي بعض علماء السلف عن مسجالة المبتدع والإصبخاء لكلامه وعن معاشرته ونحو ذلك هذا مشروع من باب السياسة الشرعية ، ومن باب المحافظة على سلامة عقيدة عنامة الناس الذين لا يتسمكنون من نمييز الخطأ من الصبواب أو الباطل من الحق، فسهذا لا يعني أكثر من كونه من باب نطبيق قاعدة اسد الذريعة بعني أبها الناس لا تصانوا وراء هذا المبتدع ، فاعدة من باب مضاطعته تأديبًا له من جهة، وخوفًا على من يعاشرونه من جهة أخوى، اليوم يوجد بعض الآراء على من يعاشرونه من جهة أخوى، اليوم يوجد بعض الآراء والافكار أن فلان صوفي ، ويوم الناس، هل نصلي وراءه أم لا؟

الجسواب: إن كنت تحكم بأنه مسلم وما خمرج عن دائرة الإسلام فالصلاة خلفه صحيحة ، لكن إن وجدت إمامًا خبرًا منه وأصلح منه أو من أهل السنة فستشعب إليه ،أما إذا لم يكن إلا الأول فإما أن تصلي وحدك أو تصلي وراء هذا الإمام ؟ صل وراء هذا الإمام ولا تخالف نحو تلك الوصابا التي تقرأها في كتب بعض العلماء أن قلالًا لا تصل وراءه، وقد يكون القائل مثل الإمام أحمد مثلاً لانه مبتلع ، هذا من باب ما ذكرناه أنفًا.

إما لتأديب هذا الإمام المبتدع ، وإما خوفًا من أن تؤثر بدعته على هؤلاء الذين يصلون خلفه، أما اليسوم فقد طفح الصاع ، غلبت البسدعة والجهل على أكثر الناس. فإذا قلنا لاتصل وراء المبتدع ، ولا تصل وراء مقلد، ولا تصل وراء صبوفي، معناها أننا نقول له بلسان الحال ، ولسان الحال انطق من نسان المقال:





«اعتبزل الناس على وأس جبل» ، وما أعتبقد أن يكون هذا اليوم ، لانه لا يزال كما قبال عليه السلام: « لا تزال طائفية من أمنى ظاهرين على الحق:

# خرِصة (الفول:

لا نويد أن نكون مُسفَرطين ولا منفَرَطين ، ولا منغالين ولا متسماهطين ، وهذه الاقوال فيسها من النوعين، سبحنان الله : إما إفراط وإما تفريط!!

فقوله في بعض الرواة: إنه مرجئ، هو أهون بكشير مما إذا قال: •فللان يكذب، ما خبرج عن قبولهم صن أهل السنة في العقيدة، فإذًا يأخيذ كل إنان تصييب من الوصف بالحيسر أو الوصف بالشر، وبهذا القدر كفاية، والحمد لله رب العالمين.





| т     |       |                                     | • • • •                 |                                          | المقدمة                                  |
|-------|-------|-------------------------------------|-------------------------|------------------------------------------|------------------------------------------|
|       | ی ،   | فتعد تصحيح اللهية الجديث كالذعبر    | عواد علن من ا           | الإعووط ويشتار                           | خعن شعب ا                                |
| 4     | •     |                                     | غبر ف                   | ي. وامن <b>حج</b> و ۽ و                  | والتعرافو                                |
| 1     |       |                                     |                         | بعدا في نقد الزوادات                     | امهج حديدائم                             |
| 11    |       |                                     | والعول المصيال          | فحات الرواة في الغالث                    | لمنسبه سعديد -                           |
| 14    |       |                                     |                         | الحافظ الن حيجار                         | _                                        |
| 10    |       |                                     | للم أحمل للم            | ظ ابل حجر فيما ما                        |                                          |
| 14    |       |                                     |                         |                                          | أنشة الإستقداء                           |
| ΥΥ    |       |                                     |                         | وعاة وطلاب للعبد                         |                                          |
| ۲٦    |       | لافيشلاخي                           | ل الحسن بسعتي           | مزلة أول من ستمم                         | عدم حدوق ما                              |
| ŧ     |       |                                     |                         | ففقنا عبر الصوبة                         |                                          |
| 14    |       |                                     |                         | اد الحديث الخبس ال                       |                                          |
| ĮΤ    |       | حسن والرد علمي فكك                  | اربي تي الخديث          | لهج التقلمين والمناح                     | کرهها چي د                               |
| 47    |       |                                     |                         | والنقفة إلى صبير الم                     |                                          |
| ÞΨ    |       | لعبة ميكلح ٠٠٠                      | غميث أحسن بقا           | حبيه عله بأن منكو                        | النوى كيح                                |
| 2.4   |       | . ب                                 | و جهات في النف          | ل بص ابن ججر عمّ                         |                                          |
| 14    |       |                                     |                         | كمشرة لدورة عنه                          |                                          |
| *.Y   |       |                                     |                         | شجرة في ذلك 🐃                            |                                          |
| 'nΕ   |       |                                     |                         | س بوثق من رووه ع                         |                                          |
| ٦t    |       |                                     |                         | حهون العين والمنفط                       |                                          |
| 72    |       | تعلمي والالمامي وعدات دخمش .        | . في الثقات بين ا       | ین دکرهم این حدد<br>د                    | الحدد المربولة الندر                     |
| 3.4   |       | يى وألجرح والمتعلمل لابن أنبي أعاشه | ربخ الكير للمخار        | کوت عنهم فی ک                            | الحفال الوواة الهب                       |
| ٧¥    |       |                                     | ر أمي حاتمو             | سكوت السخاري وار                         | امنی ینعم من .<br>د                      |
| ΛŤ    |       |                                     |                         | شارحمه للداني ما                         |                                          |
| Αā    |       |                                     | مند علي مسائلة ان<br>-  | الم في متدمه ملج                         | التراج الأسيط معهد<br>التراج الأسيط معهد |
|       | والله | ر أبي الرياد عن الأسرج بحديث النا   | لله بن الحسن عن         | رة مجَّمد بن طبيد :                      | ۱۵۵۰ عنی نم                              |
| 44    |       |                                     |                         | دی <del>تنج</del> ود<br>در در دو او د    |                                          |
| 4.5   |       | (                                   | للى هد الخديث           | له (علان لا بتابع م<br>درون د            | المعلى فإن الوان                         |
| 4.5   |       |                                     | ٠                       | بي الفطان والإمام أ.<br>الدر             | المحارة عمويهم<br>الكون بالما            |
| 39    |       |                                     | نصفرق .                 | ل الشفي في نفره ال                       | المحترم هيي رامي<br>د محمد ال            |
| ٧.    |       |                                     |                         | ايت معند في جمع<br>مداد أن المداد        |                                          |
| . 4   |       | فتفره عي ود الحذيث تحسن للفيره      | دهي يي مصالة:<br>دن الأ | فتح طواد مسلم واد                        | المراد عملي من ال<br>الكوار باز الك      |
| 117   | •     |                                     | علان : لا حنادیت<br>ا   | ورط والطويط في <sub>ي</sub> .<br>دادگ در | المحدد على دور.<br>محددات المحدد         |
| 17    |       |                                     |                         | والأفواد وما يردأت                       |                                          |
| 144   |       |                                     | ابات<br>دو می           | لديباري في مقد الروا<br>الاستراك ب       | مهج جدید یم                              |
| 174   |       | وأبهم ذلك في كتب الحرح والتعديل     | ي الاحكام وبين و<br>ا   | الأنجة للايطيح كافي                      | سرویی موت<br>درم                         |
| 147   |       | لها ببعض                            | ايات الصحيفة بعد<br>مام | لهبية في تفوية الروا<br>الدينة           | مدمن ايي<br>اف اخراد داران               |
| 147.5 |       | باديته المرائقة أر المخالمة ليمدهب  | الحجير عارا الأحر       | س تعفر لاتبدين                           | سر صدحب س                                |





| 1.4  | برد على من طلي أن الحافظ ابن حجر لا يقول بالحديث الحبان أحبره                                                                                                                                                                  |
|------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 184  | لرُّد عَلَى مَنْ أَدَعَىٰ أَنَّ أَخْطَيِكَ وَأَمَنِ أَلْقَطَالُ لَا يَغُولُكُ وَحَسَنَ عَبَرَهُ                                                                                                                                |
| 137  | الراء على بعضهم أن خرمدي لا يحتع بالحديث الحسن                                                                                                                                                                                 |
|      | الردابيل أحمل بعضهم أحكاه الانهة بالصبحة واحسل على الاحابث على العني اللعالي                                                                                                                                                   |
| 243  | أرتبس الاصطلاحي                                                                                                                                                                                                                |
| 13.  | موقف طالب الملب من أمشكار يعص الاتبة للمض الأحاديث التي صافاها الصبحة                                                                                                                                                          |
| 154  | ولتول في وصف أنن تبهية بالتلفاء وأندهني والن أمجر والخطيب بالمنحافل                                                                                                                                                            |
| 123  | القُولُ فِي رُوابِهِ مُخْرِعَةً مَن تَكِيرِ عَن أَبِيهِ .                                                                                                                                                                      |
| 122  | الموت علي ياري .<br>القول في وعوى تساهل العجمي وابن سعد واس معين والبساني في توليق المجاهيل                                                                                                                                    |
| 107. | العرب الله المرادي على قاتل بود الحسن العبراء.<br>شبهة الحراق على قاتل بود الحسن العبراء.                                                                                                                                      |
| 1.88 | حكم الأسديث التي يذكرها ابن عملي هي كامله .                                                                                                                                                                                    |
| 124  | حكم أحاويث النزار والعبراني في منحمة الأوسط .                                                                                                                                                                                  |
| 159  | فصد النوار والطبر في من توقيمنا النفرد به فلاد)                                                                                                                                                                                |
| 555  | الحدم دكل الحديث في كتب الفقه لا يوجمه النوقعة فيه .<br>العدم دكل الحديث في كتب الفقه لا يوجمه النوقعة فيه .                                                                                                                   |
| 177  | المارات المراجعة التي المراجعة                                                                                                                |
| 175  | ا<br>نول الراوي . الا أمليه إلا كتا ا                                                                                                                                                                                          |
| 155  | عود الواري المان المتصويع بالسماع فن يعافل معاملة المتاه                                                                                                                                                                       |
| 15v  | الله في طلاق. الله الله الله الله الله الله الله الل                                                                                                                                                                           |
| 17.5 | ا برد على من اعلج يقوق الخاومي على رد الحسن تصرم                                                                                                                                                                               |
| 1y5  | ا کے اپنی کی انگری کا میں اور اور کا انگری کا انگری کے انگری کی اور انگری کی انگری کا انگری کا انگری کا انگری<br>انگریزی میں کمورد معطر کا اور اور کا انگری اور کا انگری کی انگری کا انگری کا انگری کا انگری کا انگری کا انگری |
| 189  | من رأيي الانتماء للصريح الشيخ وشبعة بالسماع في تعليس المدوية وبيان دلت                                                                                                                                                         |
| 14.  | حك كالواد التي بذكرها مسلم في خر الحديث                                                                                                                                                                                        |
| 14   | و سائل مي طعفيدة ﴾                                                                                                                                                                                                             |
| (A)  | عتى بعد الرحل مبدعًا؟                                                                                                                                                                                                          |
| 4.4  | مروع بعض الاثنة عن السه في حصية لا يخرجهم عن الاتصاف بالسة على الاطلاف                                                                                                                                                         |
| AV   | الروع بالله الله العلى الساقي الساقية الله عالم المائة الله الله والله الله عالم الله الله الله الله الله الله الله ا                                                                                                          |
| 91   | المعربين في المساحدة على المساحدة المساحدة المساحدة المساحدة المساحدة المساحدة المساحدة المساحدة المساحدة المس<br>المهرمين الوضوعات                                                                                            |
|      | مهرمي فرطوف                                                                                                                                                                                                                    |

رقد الإيداع ١٩٧١ ١٩٠٠ هـ.

